

לולתוד וلشيخ مونيّس זוכרות את אלשיח' מונס

آذار ۲۰۰۸ מרץ 8008

March 2008

הקדמה

تحرير وكتابة عمر اغبارية

منى أبو عيد، مجدولين بيدس، مامة

زيف، أندى يحزقل، لبرون طل-ألوني،

إيتن رايخ، يوبل تمرى، رنين جريس

إيتن برونشطين ، عمر اغبارية طليا

إيتن برونشطين، عمر اغبارية

عمر اغبارية

مراجعة لغوية

بيبيت جروس

طباعة مطبعة الرسالة

بيت حنينا، القدس

عبد القادر، تسفيره يونتن، يهوده

מנא אבו עיד, מג'דולין בידס, ימאמה עבד אלקאדר, צפירה יונתן, יהודה זיו, אנדי יחזקאל, לירון טל-אלוני, איתן רייך, יובל תמרי, רנין ג'ריס, איתן ברונשטיין, עמר אע'באריה

תרגום

עמר אע'באריה

הגהה

עורר וכותב

מחקר

עמר אע'באריה

איתן ברונשטיין, עמר אע'באריה,

טליה פריד

עיצוב גרפי

אביבית גרוס כריכה

من المخطط البديل للمهندسة המחשה מתוך פרויקט גמר באדריכלות של נורית מוסקוביץ وريت موسقوبيتش

הדפסה

דפוס אלרסאלה, בית חנינא, י-ם

הפקה

جمعية «زوخروت» עמותת זוכרות (ע"ר 580389526) هاتف: ٦٩٥٣١٥٥ - ٠٣ אבן גבירול 61 فاکس: ٦٩٥٣١٥٤ – ٠٣ 64362 ת"א יפו

> 03 - 6953155 'טל 03 - 6953154 פקס

Zochrot Ibn Gvirol 61 Tel Aviv Jaffa 64362

> תודה מיוחדת והערכה לפליטות ופליטי אלשיח' מונס שהרשו לנו להיכנס לכפרם

تحية وشكر خاص

إلى لاجئات ولاجئى الشيخ مونيس الذين سمحوا لنا بدخول قريتهم



להעלות את היישובים ההרוסים למרחב התודעה. יש בכך משום פיצוי על אי היכולת להקימם מחדש במרחב הגיאוגרפי, הפיזי. למרות שמה, אין החוברת מבקשת ל"הנציח" את הכפר. היא השתקפות של למידה מעמיקה ושונה את הנכבה הפלסטינית ושל פעילות פוליטית דינמית שזוכרות מקיימת בשטח. החוברת מבטאת את השאיפה לדבר את הנכבה גם בעברית ולפנות באופז בהיר וישיר לציבור הרחב, בעיקר הציבור הישראלי יהודי. הכרה ישראלית בעוול שגרמה התנועה הציונית לעם הפלסטיני ופעולה להשבת הפליטים לארצם הן תנאי לכל אפשרות של פיוס בין העמים. הוצאת מהדורה שנייה

זאת המהדורה השנייה של החוברת "זוכרות את אלשיח' מונס".

חוברת זו, כמו הקודמת, מביאה את סיפורו של הכפר הפלסטיני

הזה ש"ההגנה" כבשה ב-1948 ובכך קטעה את חייו התרבותיים

עד היום הוציאה זוכרות חוברות אודות 23 מקומות שונים בארץ

(אלמאלחה, אלעג'מי ביאפא, חטין, אלכפרין, אלשג'רה, תרשיחא,

באר אלסבע, ג'ליל, אללג'ון, סחמאתא, אלג'ולאן, אלשיח' מונס,

אסדוד ואלמג׳דל, ח׳רבת ג׳למה, אלרמלה, אללד, עכא, חיפא,

עין אלמנסי, אלחרם [סידנא עלי], עין ע'זאל, לפתא ודיר יאסין).

זוכרות לומדת את סיפור הנכבה שלהם ומבקשת להפיצו כדי

המהדורה הראשונה הופקה בסוף 2003.

והכלכליים, הפוליטיים והחברתיים.

על אלשיח' מונס מחזקת את התפיסה הנ"ל לגבי תפקידה של החוברת. אכן, המידע המובא כאן אינו חדש, אך רובו מסתמך על כתיבה חדשה, חלק גדול נאמר ונכתב במסגרת פעילות פוליטית או אקדמית, של "זוכרות" ושל אחרים. על אדמות הכפר ההרוס, קיים אחד האזורים החזקים והעשירים

ביותר במדינת ישראל, צפון תל אביב. שכונות מגורים, מוזיאון, אוניברסיטה, מתקן בטחוני, משרדים ממשלתיים ועוד ועוד. בחוברת תמצאו גם מידע זה. על הריסות בתי הכפר הפלסטיני רובצת היום אוניברסיטת תל אביב.

בעקבות הריסתו של בית בידס בדצמבר 2003 קיימה זוכרות יום עיון על הכפר, תרתי משמע, באוניברסיטת תל אביב. קטעים מהרצאותיהם של מנא אבו עיד, בת למשפחה שהוצאה מאלשיח' מונס, וחבר זוכרות יובל תמרי מובאים בחוברת.

החידוש בחוברת זו, שאין בה עדות או ראיון עם פליט שגורש גופו מהכפר, הוא שבפעם הראשונה מובא בה תמליל של שיחה

© All rights reserved to those who were expelled from their homes

מרתקת שניהלו חברים בזוכרות עם איש יהודי שגר בבית פלסטיני באלשיח' מונס, בהשתתפותה של גב' מג'דולין בידס, אחד הבעלים של בית בידס שנהרס כאמור מול עיניה.

חיים הנגבי מדבר על חיידקים באקדמיה, והאדריכלית נורית מוסקוביץ תציע תכנית שלא תאפשר התעלמות מהקיום הפלסטיני.

החוברת תופץ במהלך סיור מתוכנן לאתר הכפר בו יוצבו שלטים שיציינו את אתריו. הדרישה של זוכרות מהנהלת אוניברסיטת תל אביב, כבר ב-2003, לציין את עברו הקרוב של המקום שהיא יושבת עליו ולו במשהו סמלי נדחתה. הדרישה עדיין תקפה והמכתב שנשלח לנשיא האוניברסיטה אז מובא שוב בגוף החוברת.

עמותת זוכרות קיימה בשנים האחרונות עשרות ביקורים עם קבוצות קטנות לשרידי הכפר. לאחרונה, אנשי בטחון שנמצאים באזור מגבילים את הסיורים ולעתים אף מפסיקים אותם.

למרות המצב הזה שבו מקור הידע ומקור הכוח משלבים ידיים ופועלים בהרמוניה, זוכרות תמשיך להזכיר והכפר אלשיח' מונס (למרות שהוא לא גראה) ימשיד להיות נוכח.

> זוכרות מרס 2008

مقدمة

هذه هي الطبعة الثانية للكتيب «ذاكرات الشيخ موتس». صدرت الطبعة الأولى في نهاية عام ٢٠٠٣.

يعرض هذا الكتيب، كما كان في الطبعة الأولى، قصة هذه القرية الفلسطينية التي احتلتها «الهجناه» عام ١٩٤٨ وبترت بذلك حياتها الثقافية والاقتصادية والاجتماعية والسياسية.

أصدرت «زوخروت» حتى اليوم ٢٣ كتيباً، يحكي كل واحد منها عن النكبة في كل من: المالحة، العجمي - يافا، حطين، الكفرين، الشجرة، ترشيحا، بئر السبع، جليل، اللجون، سحماتا، الجولان، الشيخ مونس، سدود والمجدل، خربة الجلمة، الرملة، اللد، عكا، حيفا، عين المنسي، الحرم [سيدنا علي]، عين غزال، لفتا، ودير باسن.

تقوم «زوخروت» بالتعلم عن نكبة كل قرية وتقوم بنشر قصتها لتجد لها مكاناً قي الوعي والذاكرة بعد أن سلب مكانها من على الأرض.

لا يعتبر الكتيب، على الرغم من اسمه، نصباً تذكارياً للقرية. إنها هو وما يحمل بين طياته من مواد، يعكس مزيجاً من دراسة عميقة ومتميزة عن النكبة الفلسطينية مع عمل سياسي نشط تقوم به «زوخروت» على أرض الواقع. يترجم الكتيب كذلك رغبة وهدف «زوخروت» في الحديث الواضح والصريح عن المأساة الفلسطينية باللغة العبرية أيضاً، حيث تدعو من خلال ذلك كله إلى اعتراف الطرف اليهودي الإسرائيلي بالمسؤولية عن النكبة ونتائجها. إن الاعتراف بما اقترفته الحركة الصهيونية ضد الشعب الفلسطيني والعمل على إعادة اللاجئين إلى وطنهم هما شرطان أساسيان لفتح باب المصالحة بين الشعوب في المنطقة.

إن إصدار طبعة ثانية عن الشيخ مونس تؤكد ما ذكر آنفاً عن وظيفة الكتيب. فإن المعلومات الحاضرة هنا ليست جديدة، إلا أن معظمها يستند على كتابة مجددة وقسماً منها قيل وكتب ضمن فعاليات سياسية أو أكاديهية قامت بها في السنوات الأخيرة جمعية «زوخروت» وأطراف أخرى.

أمست المنطقة الحديثة التي أنشئت على أراضي الشيخ مونس من أغنى وأقوى وأهم المناطق في الدولة العبرية. إنها منطقة شمال تل أبيب، بأحيائها العصرية وعماراتها ومتحفها وجامعتها ومكاتبها الحكومية ومنشآتها الأمنية وغير ذلك. كل هذه المعلومات وغيرها موجودة في الكتيب.

بعد هدم بيت عائلة بيدس في كانون الأول ٢٠٠٣ نظمت «زوحروت» يوماً دراسياً عن القرية. كان ذلك داخل جامعة تل أبيب، أي على أرض الشيخ مونس. هذا الكتيب يقدم للقراء محاضرتين من ذاك اليوم: محاضرة السيدة منى أبو عيد - هجرت عائلتها الشيخ مونس منذ ٦٠ سنة - ومحاضرة يوبل تمارى - عضو في «زوخروت.

يتميز هذا العدد عن غيره في هذه السلسلة بنقل محادثة - ولأول مرة



- مع مستوطن يهودي يسكن بيتاً فلسطينياً في الشيخ مونس. شاركت في هذا الحديث، السيدة مجدولين بيدس صاحبة بيت بيدس الذي هدم أمام عينيها قبل بضع سنين.

حييم هنجبي كتب عن جراثيم في الجامعة والمهندسة نوريت موسقوبتش تقترح خطة بناء لا تسمح تجاهل الوجود الفلسطيني.

سيتم توزيع الكتيب خلال جولة في موقع القرية، وسيتم خلالها نصب لافتات تذكّر بأهم معالمها.

لقد طالبت «زوخروت» عام ۲۰۰۳ من إدارة جامعة تل أبيب أن تبادر الجامعة بوضع لافتات تذكارية لقرية الشيخ مونس المدفونة تحتها. رفضت الجامعة المطلب حينئذ. بالنسبة لجمعية «زوخروت»، لا زال المطلب ساري المفعول حتى الآن. إدارة الجامعة يمكنها أن تقرأ ذات الرسالة مرة أخرى في هذا الكتيب.

قامت «زوخروت» خلال السنوات الأخيرة بعشرات الزيارات للموقع مع العديد من المجموعات التي أرادت أن تتعلم عن القرية. يقوم مؤخرا رجال «الأمن» المتواجدون في المنطقة بتضييق مسار الزيارات وأحياناً يقومون حتى منعها.

رغم هذا الوضع الذي يتكاتف فيه عقل وعضلات الاحتلال ويتعاونان بانسجام ضد الحقيقة، ستستمر «زوخروت» بالتذكير، وسيبقى بلد الشيخ مونس - رغم مسحه عن وجه الأرض - سيبقى حاضراً.

«زوخروت – ذاکرات» آذار ۲۰۰۸

على اليسار – فعالية لمنظمة «تقريباً نسيت» في يوم الاستقلال الإسرائيلي إحياء ليوم النكبة، ٢٠٠٦

משמאל // פעולה של ארגון "כמעט שכחתי" ביום העצמאות הישראלי ב- 2006 לציון יום הנכבה

# רקע היסטורי

# מקורות

- >> האנצקלופדיה הפלסטינית, דמשק, 1984.
- ALL THAT . אלחאלדי, וליד.
  1979 , בירות, REMAINS
- www.palestineremembered.com <<
  - >> ארכיון צה"ל <<
  - >> עמית, אירית. הבית הירוק, עתמול, 1/98, אוניברסיטת בר אילו

מקור השם של הכפר אלשיח' מונס אינו ידוע. על פי השם קיימת סברה שהכפר מיוחס לשיח' – משמעות המלה בערבית היא איש דת, זקן או מכובד – ושמו מונס, כיוון שהכפר ככל הנראה נבנה ליד קברו של איש הזה.

הכפר ממוקם כתשעה ק"מ צפונית ליאפא, 2.5 קילומטר מהים ו-800 מנהר אלעוג'א, הירקון.

הכפר הוזכר לראשונה בשמו הישן "אלד'הר" (הגַב) במפה משנת 1799 ששורטטה על ידי מהנדס צרפתי, ז'קוטין, ששירת בצבאו של נפוליאון במהלך הפלישה הצרפתית לאזור.

לכפר היו כ- 16000 דונם אדמה, כ- 14000 דונם היו אדמה חקלאית, בעיקר פרדסים. השטח הבנוי של הכפר השתרע ערב כיבושו ב- 1948 על כ- 14 דונמים. כ- 3500 דונם מאדמות אלשיח' מונס היו בבעלות פרטית של יהודים, כ- 11500 דונם היו בבעלות פרטית וכ- 1000 דונם הוגדרו כשטח יייברביי

בנוסף לחקלאות, תושבי הכפר נהגו לגבות מסי מעבר מהעוברים דרך גשר ג'רישה (הירקון, מערבית לגשר הטחנות). במחצית הראשונה של המאה התשע עשרה, בתקופת שלטונו של אבראהים פאשא, הכפר דגל והתפתח. השליט המצרי הביא עמו פועלים ממצרים ליפו והסביבה, חלקם גרו באלשיח' מונס ועבדו באדמות הכפר. בשנת 1917 הגיעו הבריטים לפאתי הכפר. בעקבות התקפת פתע לילית הצליחו הבריטים להביס את הכוחות התורכיים שהתמקמו בכפר כדי להגן על הגדה הצפונית

הכיבוש הבריטי יצויין כראשיתה של תקופה חדשה. הם פתחו במהלך רישום מסודר של הקרקעות, הסדירו נושא רשיונות בנייה, הגבירו את הסדר והשמירה בכבישים, הכניסו שיטות השקייה, קידוח ועיבוד חדשות. במקביל, החיים בארץ היו בצל מתח פוליטי צבאי בעקבות הצהרת בלפור שהבטיחה הקמת בית לאומי ליהודים בפלסטין והתגברות ההגירה היהודית לארץ.

בשנת 1912, יהודים קנדים ייסדו ארגון שמטרתו הייתה רכישת קרקעות בפלסטין. במאי 1913, הוצעו לנציג הארגון 6000 דונם מאדמות הכפר. היה הסכם שהם יירכשו על ידי שתי חברות יהודיות אלא שהליך הרכישה לא הושלם בגלל פרוץ מלחמת העולם הראשונה. אחרי המלחמה הופיעו שתי חברות נוספות, קהילת ציוני אמריקה והקרן הקיימת לישראל. שתי חברות אלו התחרו ביניהן על רכישת קרקעות בכפר. בשנת 1924, חברת ציוני אמריקה רכשה 8000 דונם דיונות באזור ג'ליל מצפון לכפר. במהלך שנות ה- 20 התנהל משא ומתן בין נציג משפחת בידס לבין חנקין, נציג חברת הכשרת היישוב. בין השנים 1936 – 1939 רכשה משפחת טיאבר היהודית דיונות במערב הכפר בתיווכו של השיח' בידס.

בשנת 1945, היה מספר תושבי אלשיח' מונס כ– 1930 אנשים. כולם ערבים, עסקו בגידול פרי הדר, שיווקו וייצוא לחו"ל. בכפר גידלו גם דגנים וירקות.

לפני הנכבה, היו בכפר שני בתי ספר, אחד חקלאי לבנים נוסד בשנת 1932 וכלל באר מים ושטח אדמה של 36 דונם ללימודי חקלאות וגידול עופות. מספר תלמידיו בשנת 1941 היה 232 תלמידים. השני בית ספר לבנות, נוסד בשנת 1943 ולמדו בו 65 תלמידות.

בה- 30.3.1948 השלימו הכוחות היהודיים את כיבוש הכפר לאחר שאילצו את כל 2250 תושביו לנטוש אותו. הכפר כותר ונתיב המנוסה היחיד שנותר לתושביו הפלסטינים שלח אותם לכיוון צפון. לפיכך רוב המשפחות של אלשיח' מונס יצאו צפונה ותפסו מחסה זמני בשטח שהיה תחת שליטה ירדנית, המשולש הדרומי, טולכרם ושכם. משם התפזרו פלטיט אלשיח' מונס למקומות שונים בעולם הערבי ובעולם בכלל. מעטים נשארו בתוך תחום מדינת ישראל וגרים בעיר לוד.



# خلفية تاريخية

>> الموسوعة الفلسطينية، دمشق، ١٩٨٤

>> الخالدي، وليد. كي لا ننسي، بيروت،

www.palestineremembered.com <<

>> عمىت، إبريت. "البيت الأخض »،

محلة عتمول، ٩٨/١، حامعة

>> أرشيف الجيش الإسرائيلي

ىار إىلان.

لا يعرف إلى من أو إلى متى يعود اسم القرية «الشيخ مونس». يعتقد أن القرية أعطيت هذا الاسم نسبة إلى شيخ كان اسمه «مونّس» أقيمت القرية قرب قبره.

تقع القرية على بعد ٩ كيلومترات شمال مدينة يافا وعلى بعد كيلومترين ونصف عن شاطيء البحر وحوالي ٨٠٠ متراً عن نهر العوجا ( المسمى اليوم نهر البركون).

جاء ذكر اسم القرية لأول مرة باسمها القديم «الظَّهر» في خارطة تعود إلى عام ١٧٩٩ رسمها المهندس الفرنسي «جكوتين» الذي خدم في الجيش الفرنسي خلال «الحملة» الفرنسية على المنطقة.

ملك أهل القرية من الأراضي حوالي ١٦٠٠٠ دونم، منها حوالي ١٤٠٠٠ دونم استغلت للزراعة وخاصة زراعة الحمضيات. أما بيوت القرية فاستغلت مساحة ٤١ دونماً عشية النكبة. كان حوالي ٣٥٠٠ دونم من أراضي القرية بملكية خاصة لأشخاص يهود وحوالي ١١٥٠٠ دونم بملكية خاصة لعائلات عربية بينما كان حوالي ألف دونم مشاعاً.

بالإضافة إلى الزراعة، اعتاش سكان الشيخ مونس من جباية ضريبة المرور ممن يعبر نهر العوجا من على جسر جريشة. في النصف الأول من القرن التاسع عشر، وخلال حكم ابراهيم باشا، ازدهرت القرية وتطورت. فقد جاء الحاكم المصري بالأيدي العاملة من مصر للعمل والسكن في يافا وضواحيها. قسم منهم سكن وعمل في أراضي الشيخ مونس. وصل البريطانيون عام ١٩١٧ إلى مشارف القرية وذلك بعد أن هزموا - في هجوم ليلي مباغت - الجيش التركي الذي كان مرابطاً في القرية لحراسة الضفة الشمالية لنهر العوجا.

كان الاحتلال البريطاني بمثابة عهد جديد للقرية، فقد تم تسجيل الأراضي الزراعية باسم أصحابها ومنحت تراخيص البناء وأدخلت أساليب ري حديثة وشدد الأمن على الطرقات. ولكن من جهة أخرى كانت الحياة في ظل جو من التوتر بسبب وعد بلفور وازدياد الهجرة اليهودية إلى فلسطين.

قامت مجموعة من يهود كندا، عام ١٩١٢، بتأسيس جمعية هدفها امتلاك أراض في فلسطين. في أيار من عام ١٩١٣، كادت الجمعية تنجز صفقة شراء ٢٠٠٠ دونم من أراضي القرية، إلا أنّ اندلاع الحرب العالمية الأولى أفشل هذه الصفقة.

بعد الحرب العالمية، ظهرت على الساحة شركتان جديدتان هما شركة «تسيوني أمريكا» و»هقيرن هقييمت ليسرائل». كلتاهما تنافستا على امتلاك أراض من أهالي القرية. في سنة ١٩٢٤ نجحت شركة تسيوني أمريكا بشراء ٨٠٠٠ دونم من الأرض الرملية في منطقة جليل شمالي القرية. خلال سنوات العشرين من القرن الماضي جرت مفاوضات بين شيخ من عائلة بيدس ويهوشوع حنكين من شركة «هخشرات هييشوب». في الفترة التي

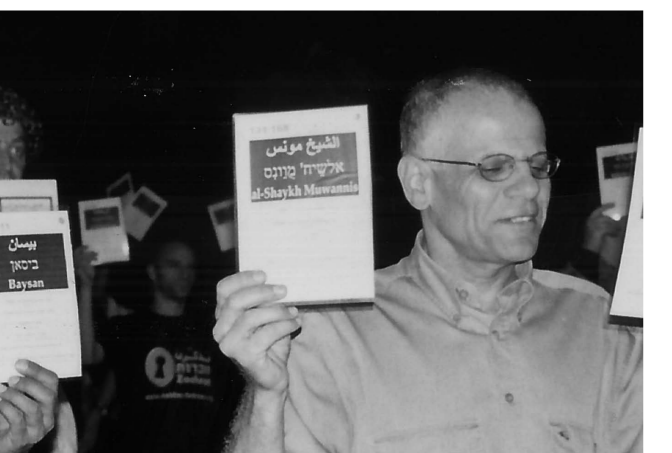
بين ١٩٣٦ - ١٩٣٩ قامت عائلة طايبر بشراء أراض في رمال الشاطيء الغربي من القرية.

عاش في الشيخ مونّس عام ١٩٤٥ حوالي ١٩٣٠ شخصاً من العرب، عمل معظمهم في زراعة وتجارة وتصدير الحمضيات، وكذلك اعتاش أهالي القرية من زراعة الحبوب والخضروات.

كان في الشيخ مونس عشية النكبة مدرستان، الأولى مدرسة زراعية للبنين تم بناؤها عام ١٩٣٢ على مساحة ٣٦ دوغاً للتطبيق الزراعي وتربية الدواجن وفيها بئر ماء. كان عدد طلابها عام ١٩٤١ حوالي ٢٣٢ طالباً. أما المدرسة الثانية فكانت مدرسة للبنات وأسست عام ١٩٤٣ ودرس فيها حينها ٦٥ طالبة.

يوم ٣٠ آذار ١٩٤٨ أُمِّت القوات الصهيونية احتلالها لقرية الشيخ مونس بعد أن أجبروا سكانها الذين بلغ عددهم يومها حوالي ٢٢٥٠ شخصاً على مغادرة قريتهم. تم تطويق القرية من كل الجهات ما عدا جهة الشمال التي أصبحت درب النزوح الوحيد كما خططت القوات اليهودية حتى يلجأ سكان القرية إلى المناطق التي كانت تحت سلطة المملكة الأردنية. وهكذا وجدت معظم العائلات ملجأ مؤقتاً في منطقة المثلث الجنوبي وطولكرم ونابلس. من هناك توزعوا مرة أخرى إلى أماكن مختلفة في العالم العربي وفي العالم كله. بقي منهم عدد قليل جداً داخل الخط الأخضر ويسكن معظمهم في مدينة اللد.

למטה // פעילות של זוכרות בכיכר רבין בת"א לאזכור יום הנכבה ב- 2005. בתמונה, עלי אלאזהארי, פליט מספוריה, מחזיק את שם הכפר אלשיח' מונס.



השם של הכפר הוא אלשיח' מונס מֻוַנָּס MUWANNIS ולא מואָנס או מונס. משמעות השם "MUWANNIS" – היא מסביר פנים, משעשע וגם נוהג ברעות. המלה "מֻוַנָּס" היא בינוני פועל של הפועל "וְנַס – WANNAS - פַּבּיין שני.

סיפור הכפר אלשיח׳ מֻוַנָּס איננו סיפור של נישול כלכלי או של קריעת משפחות ועקירתם מסביבתם הטבעית בלבד, זהו סיפור של אובדן מולדת על כל המשתמע מכך, זהו - אם תרצו - סיפורה של ה״נכבה״ במלוא מובן המלה.

אקרים בסקירה כללית על הכפר ואגיע להשתלשלות העניינים עד לכיבוש מנקודת ראותנו – פליטי הכפר. מניין תושבי הכפר, לפי נתונים משנת 1945 (וליד אלחאלדי) נאמד ב- 1930 נפשות. מספר הבתים, ע"פ נתונים מ-1931 (אלחאלדי) היה 273 בתים.

בכפר היו שני בתי״ס יסודיים איזוריים – האחד לבנים הוקם בשנת 1932 והשני לבנות הוקם בשנת 1943.

ערב הכיבוש עסקו מרבית התושבים בחקלאות. מתוך 17,000 דונם בקירוב – היו בכפר 3749 דונם של פרדסים ומטעי בננות, 7165 דונמים היו זרועים בדגנים, ו- 69 דונם היו בוסתנים. היתר היו בעיקר אדמות חול ושדות מרעה.

הנהר, נהר אלעוג'א, סיפק מים בעיקר לשדות הסמוכים ואילו לשדות מרוחקים הסתמכו על מקורות פנימיים. בתקופת המנדט חל שיפור ניכר בשיטות ההשקיה, הקידוח והשאיבה. לא עוד שאיבה בעזרת דלי וחבל אלא מים זרמו לכפר בצנרת ובאמצעות גנרטורים. שיפור זה הופך מאוחר יותר לבעיה קריטית כאשר הוטל מצור על הכפר וכתוצאה מכך כניסת דלק להפעלת הגנרטורים לא מתאפשרת. אספקת המים לכפר זרמה מצפון מבארות "אלמטללה" של אבראהים אבו כחיל (הבעלים של הבית הירוק, "הדיפלומט הנבגד" – כפי שנראה בהמשך) במרחק קילומטר אחד מהכפר (באזור הפקולטה לרפואה).

שטח הכפר נאמד ב- 17,000 דונם בקירוב והוא כלל שטחים בתחום שיפוטה של עיריית "רמת גן", האדמות שלו התחילו מהים מערבה, להוציא את "שדה דב" ו"תחנת הכוח רידינג" עד וכולל אזור "רמת החייל", ע'בשייה, "ישגב", "הדרה" ועד לגבולות "צהלה" מצפון מזרח ועד - אזור מושבם של ערב אל סואלמה, כולל אזור אלנג'מאת ואלנדא צפונה (רמת אביב ג) ועד לדרום הנהר, אזור שבע

# הכפר אלשיח' מונס ערב הכיבוש

מאת // מונא אבו עיד

הרצאה במסגרת "ערב על אלשיח' מֻנַּנָּס", שהתקיים באוניברסיטת תל אביב, דצמבר 2003

הטחנות ואזור ג'מאסין אל ע'רבי (בבלי). מאז שנת 1912 ועד ל- 1936 תקופת המרד הערבי, היו נסיונות רבים מצד ארגונים ציונים לרכוש אדמות בכפר כמו הקרן הקיימת לישראל, הכשרת הישוב וציוני אמריקה לצורך יישוב עולים ממזרח אירופה בקרבת הנהר. התחרות הניבה עליה תלולה במחירי הקרקע באזור. בניגוד לטענות אחרות העסקה היחידה שיצאה לפועל היתה כאשר משפחת טאייבר הצליחה לרכוש שטח מצומצם באזור מערב, בחולות הים.

על הגדה הצפונית בצד ימין מהגשר, ״גשר הירקון על דרך נמיר״ שכן בית קפה ״אל עלמין״ בבעלותו הבלעדית של אבראהים בַּידַס.

בית הקפה חשוב משום שהוא היה מקום מפגש בין יהודים לערבים וביטא למעשה את החיים בצוותא ביו שני העמים. בקשרים עם יהודים בלטו שלוש משפחות – אבו כחיל, דחנוס ובַּידַס.

# השתלשלות הארועים עד לכיבוש

מאז החלטת האו״ם מס′ 181 – תוכנית החלוקה, 29/11/1947 – פרצו במספר מוקדים בארץ מהומות ביו ערבים ליהודים. אחד המוקדים היה העיר יפו.

יאפא, היתה לא רק עיר מחוז, אלא אף עיר בירה של פלסטין. התלות הכלכלית והפוליטית של הכפרים הסמוכים ,לרבות הכפר אלשיח' מונס, בעיר יאפא הפכה לרועץ. הכפר אלשיח' מונס היה תלוי לחלוטין ביפו בכל הקשור לשיווק יבול חקלאי, שיווק, אריזה ויצוא פרי ההדר. בנוסף לכך, העיר יפו הייתה מרכז מסחרי ענק, שסיפק כל צורכי ישובי הסביבה כולל אלשיח' מונס, גם בכל הקשור ליבוא חומרי בניה וריצוף מאיטליה.

בעקבות תוכנית החלוקה ופרוץ המהומות נקטו היהודים בצעדים צבאיים קריטיים מבחינת הכפר ובראשם – כיבוש ותפיסת גשר "אל עלמין" (גשר הירקון על כביש נמיר), ששימש נתיב התנועה בין צפון לדרום, לא כל שכן, בין הכפר אלשיח' מונס ליפו.

# הטלת המצור על הכפר

מאז סוף 1947, איפוא, הגשר משמש נקודת מחסום, שמהדקת את הכיתור והחנק הן על ג'מאסין אל ע'רבי והן על אלשיח' מונס. מאידך מצור ולחץ צבאי מצד העיר רמת גן על הכפר ג'רישה אל ע'רבי והן על אלשיח' מונס. מאידך מצור ולחץ צבאי מצד העיר רמת גן על הכפר ג'רישה באזור שבע הטחנות - מביא לתנועת פליטים צפונה: אל הכפר אלשיח' מונס מגיעים, איפוא, פליטים מג'מאסין, ג'רישה ואף מהשכונה היפואית מנשיה, (אזור חסן בק, שהפך לחזית לוחמה עם תל אביב). הכפר אלשיח' מונס ניצב בפני בעיה - תושבי הכפר לא זו בלבד שאינם מצליחים לצאת את הכפר ולקיים את קשרי המסחר עם יפו, אלא אף אינם מצליחים לצאת לשדות שלהם בג'מאסין אל ע'רבי וג'רישה. נוסף לכך זרם הפליטים הוסיף על תחושת החנק של הכפר. בדרכם לחיפוש פתרון יוצאים אבראהים אבו כחיל, הבעלים של הבית הירוק, עם בן משפחתו ג'מיל אלג'סר מג'ליל ותופיק אבו כְּשַבְּ לבנות ב"כ בגשים ב- 28/1/48 בביתו של אברהם שפירא בפתח תקווה (השתתפו גם אנשים נוספים לרבות ב"כ קרן קיימת לישראל משה הוכמן). במפגש, המשלחת הערבית מסכימה לפנות את מעט המשפחות בעותרו בג'מאסין ומסכימה לא להתיר ללוחמים זרים להיכנס לכפרים אלשיח' מֻנַנָּס (גם ג'ליל ואבו פִּשַבְּ) וכי אם יהיו כאלה, מתחייבים לידע את הצד היהודי. הנציגים הערבים מסכימים, מתוך אילוץ, גם להגבלות שיוטלו על עוברים ושבים מן הכפר – כלומר שהתנועה לכפר תיעשה רק באישור מטעם גם להגבלות שיוטלו על עוברים ושבים מן הכפר – כלומר שהתנועה לכפר תיעשה רק באישור מטעם

"ההגנה" – כל זה בתמורה ל"שכנות טובה", התחייבות לאספקת מזון (למקרה שביפו ידעו על ההסכם ויחליטו להעניש את הכפר) ובתמורה להתחייבות הצד היהודי לשמור על הרכוש של תושבי הכפר ג'מאסין לאחר "הטרנספר". בהתאם לכך נוטשים האחרונים שבתושבי ג'מאסין אל ע'רבי את כפרם מבלי שניתנה להם – בניגוד להסכם – האפשרות להכניס עגלות כדי להעמיס את מטלטליהם. לא היה צריך לעבור הרבה זמן כדי שהנציגים הערבים יחושו נבגדים וחסרי אונים. זמן קצר לאחר מכן, היהודים פולשים לכפר ג'מאסין אל ע'רבי ועיריית תל אביב מיישבת שם יהודים. מעתה הופך הכפר אלשיח' מַנַנָּס לחזית. בני הכפר מתחילים לחוש את המצור. כניסה חופשית הותרה רק לתלמידי בית הספר מסֻמֵּיל והיא נועדה גם לצורך איסוף מודיעין מצד "ההגנה" אודות הנעשה בכפר. בינתיים שמועות וידיעות על מה שמתרחש במקומות אחרים מתחילות לזרום לכפר.

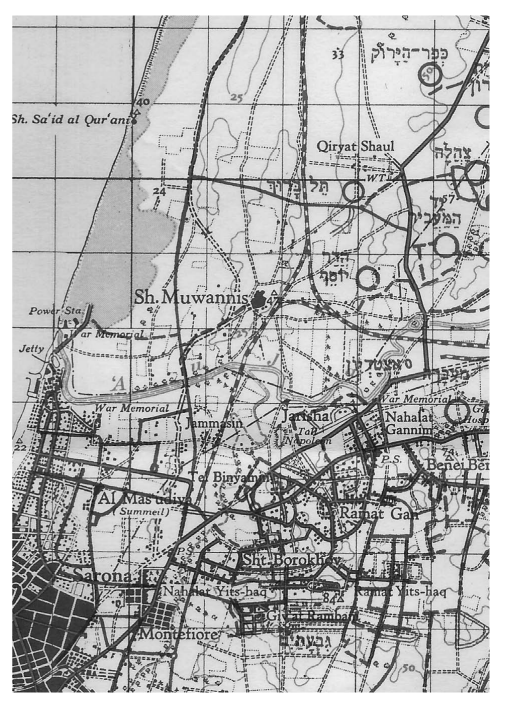
מן הגבעה של הכפר צופים גם בחילופי הירי בין הכפר סלמה לתל אביב. תושבי הכפר עוקבים אחר המתרחש באזורים שונים ומפלס הראגה עולה. שמועות על מעשה אלימות וטבח שביצעו יהודים בערבים מגבירים בהם את החשש שמא הם יהיו הבאים בתור. קבוצת צעירים מן הכפר אלשיח׳ מַוַּנַּס מתארגנת על דעת עצמה במטרה להגן על הכפר. מתחילים לספור ולאסוף ולבדוק את כלי הירי הבודדים, שנועדו להגנתם האישית של אנשים בכפר. כמובן, לא היתה מנהיגות לצורך העניין. קומץ צעירים יוזמים חפירת תעלות בקרבת המסגד ובדרום בקרבת ביתו של מחמוד בידס (במתחם בית המלון רמת אביב, נהרס ב- 1/12/03). הצעירים בודקים את הרובים, שברובם רובי צייד מיושנים, חלקם מסתבר, יצא מכלל שימוש. קליע אחד נורה, חוטפים בתגובה צרור יריות מעמדות ההגנה באזור הגשר. ב- 22/2/48 התנהלו חילופי ירי בין צעירים מהכפר לבין חיילי המחסום בעמדה שעל הגשר (ע"פ מסמכי צה"ל). להקשר זה מתייחס עדנאן אלסאיח, נכדו של מחמוד ג'אבר אלרחנוס – אז כבן 12:

"התנדבנו אנו הצעירים להגנת הכפר בגבולות האפשר. בידי מעטים היו רובים, אך כמות התחמושת היתה דלה ... קיבלתי רובה צייד מיושן למדי ונתבקשתי להצטרף לקומץ הצעירים שהתנדבו להגנת הכפר. צרור יריות היה נורה מכיוון החיילים היהודים על כל יריה אחת מצידנו. ירי כאן ירי שם -התחמושת אוזלת".

# סיפור החטיפה

קבוצה של נכבדים יוצאת (12.3.48) את הכפר לעבר גְ׳ליל. לפי סיפור אחד, הם יצאו להצטייד במזון ודלק להפעלת הגנרטורים, לפי גרסה נוספת החמשה יצאו לחפש נשק להגנה עצמית. על החמשה נמנים מסטפא אל זיאת, אז קשיש, המוכתר לשעבר סאלח אלדחנוס ובנו הקטין עלי, מחמוד אבו דאיה (מת בטירה לפני מספר שנים) ולְטפי אלסאיח נכדו של מחמוד ג׳אבר אלדחנוס. בדרכם חזרה לכפר נחטפו על ידי אנשי מליציית הלח"י (כנופיות שטרן – ע"פ הסיפורים). לאחר שלושה ימים של חקירות בבידור, שניים מהם שוחררו – הזקן זהקטין שביניהם. סביב שלושת הנותרים פורחת חרושת שמועות, כי השלושה נרצחו.

בכפר עולה מפלס הדאגה. משפחות החטופים חשים חסרי אונים. לאחר שבועיים של חיפוש דרך בתיווכו של משה הוכמן, ב"כ הקרן הקיימת, החוטפים משחררים את השלושה. בינתיים טבעת המצור



למעלה // מפה מנדטורית של פלסטין 1952 עם עדכון ישראלי משנת 1955

أعلاه – خارطة فلسطين ١٩٤٢ وعليها إضافات إسرائيلية عام ١٩٥٥

מתהדקת עד שאין נכנס ואין יוצא. הכפר הופך לרוח רפאים. המזון אזל ומים אין. הכפר מגיע למצב של רעב. אנשים לא יכולים להגיע לשדות. הידיעות על רעב בכפר מגיעות עד ליפו, וועד ההצלה הערבי שולח משאיות מזון. (ע"פ דו"ח מודיעיני מיפו ב- 25/3/48). בנוסף, אירועי ירי ביום וחדירות מטרידות בלילה מצד היהודים. כל אלה דוחפים תושבים לנטוש את הכפר (במחסומים – הדרך היתה חד סטרית. מותר לצאת – אך אין מתירים לשוב לכפר). ראשוני הנוטשים היו דווקא המשפחות העשירות – בַּידַס ודחנוס. אחרוני היוצאים (יומיים לפני הכיבוש של הכפר) היו משפחות אבו עיד, אבו סעדה ו"הדפלומט הנכזב" אבראהים אבו כחיל.

לקבוצה זו שמנתה כ-40 נפש זורמים ידיעות על כוונת ההגנה לכבוש את הכפר "בכל מחיר", וכי "אם הם לא יצאו בטוב – בסוף יצאו ברע". אחרוני התושבים, יוצאים מן הכפר מבוהלים ומשאירים אחריהם רכוש רב. אחת האמהות סיפרה: "שכחנו את הסיר על האש". עולים הרבה סימני שאלה לתפקיד ששיחק אותו משה הוכמן, בא כוח הקרן הקיימת, בכיבוש הכפר. סביר להניח כי, הלה, שהציג עצמו כחבר לערבים וכמי שמוכן לעזור בעת מצוקה, העביר מסרים שסייעו בסוף להגנה לכבוש את הכפר.

# פליטי הכפר

כמעט כל משפחות הכפר הגיעו לשטחים שהיו בשליטת המלך עבדאללה, קרי אל כפרי המשולש טירה, ג'לג'וליה, טולכרם והסביבה. נתיב המנוסה קבע את השטח שאליו גיעו. הפליטים נחלקים למעשה לשלוש קטיגוריות:

פליטים חיצוניים: בשנים הראשונות לנפבה שוכנו באוהלים, בעלי האמצעים יכלו להרשות לעצמם לשכור בתים עד תקופה מסויימת. מיתון ואבטלה היו מנת חלקם כמעט בכל מקום שאליו הגיעו. מרביתם שוכנו באוהלים ורק מעטים מהם הצליחו למצוא עבודה במהלך השנים. אחד ההיבטים הכואבים ביותר בגלותם זה לא רק אובדן מקור הפרנסה (הקרקע) ואובדן הבית, כי אם גם אובדן הקשר בין בני המשפחה במשך שנים רבות. הפליטים החיצוניים של הכפר נדדו מארץ לאחרת בחיפוש אחר פרנסה. כיום ניתן למצוא אותם בשטחי הרשות הפלסטינית, בעיקר בשכם וכן בירדן, סוריה, מדינות המפרץ, עראק, צפון אפריקה, אירופה, קנדה, ארה"ב ואוסטרליה.

פליטים בישראל: מדובר בפליטים, שהתאזרחו בעקבות מדיניות איחוד המשפחות של ישראל (בשנים פליטים בישראל: מדובר בפליטים, שהתאזרחו בעקבות מדינות (בהסכמת המלך עבדאללה) על האוכלוסייה שבו למדינת ישראל. מצבם של אלה לא שפר מעמיתיהם הפליטים שבתפוצות. אומנם הפכו להיות אזרחי מדינת ישראל, אך רכושם נפקד בטענה שנפקדו מהארץ בעת שנערך מפקד האוכלוסין הראשון מיד אחר תום המלחמה. רכושם של הפליטים הפנימיים נמצא מאז ומתמיד בניהולו של משרד האוצר. ראו, לדוגמה, מה גדול היה הכאב והתסכול – נוכח חוסר האונים של כלנו למנוע הרס ביתו של מחמוד בַּיַדַס, שבמתחם בית המלון רמת אביב לפני כמה ימים.

ד"ר חיים פיירברג חוקר את תולדות הסכסוך הערבי יהודי במרחב האורבני של תל-אביב יפו, בין השאר הוא חוקר גם את סיפורו של הכפר אלשיח' מֻנַנַּס, טוען כי לא מצא כל עדות לגרוש אלים של ערבים או לכוונה לגרש אותם. משתמע מכך, כי אם תושבי הכפר לא היו נוטשים, כביכל, כלום לא היה קורה.

בהזדמנות זו אני רוצה להזכיר את מה שאירע בכפר צפצאף במחוז צפת, ע'אבת אלטייבה (שפיים), לוד ומקומות אחרים שבהם תושבים לא נטשו, אך סופם שנטבחו או גורשו: בלוד הגופות היו מוטלות ברחובות שבוע ימים עד שמצאו קבורה בקבר אחים (בכניסה לבית ספר אל מנאר בלוד). ללא מצבת ומבלי שמישהו ידע מהי זהות הקורבנות.

יתרה מזו הטיעון "לא נמצאו עדויות או כוונות" אינו מעיד בהכרח על העדר עדויות או כוונות כאלה. ידוע כי מסמכים צבאיים נפתחים לציבור אחרי עשרות שנים ויש מקרים שלא נפתחים כלל. מאידך, על המדיניות והיעדים, שהציבו לעצמם מנהיגי הציונות בפלסטין – מציעה לגזור מתוך התכנון או המדיניות המבצעית בשטח (ואלה מאששים את הטיעון שאביא בהמשך).

טוען עמיתי יובל תמרי, כי צה״ל התחיל לראות בכפר אלשיח׳ מֻוַּנַּס כבעל ערך אסטרטגי בגלל תחנת הכוח רידינג ובגלל שדה התעופה ״דב״. אני שואלת האומנם?!! שמא גם הכפר ג׳רישה היה אסרטגי?! שמא גם ג׳מאסין אל ע׳רבי?! שמא גם יפו, לוד, רמלה, וכן הלאה וכן הלאה?!! כמובז שלא!! זה לא היה הסיפור!

לסיכום, מה שאירע לכפר אלשיח׳ מֻוַּנַס, איפוא, לא ניתן לראות אלא כחלק ממדיניות כללית ומתוכננת היטב, שנועדה לערוך טיהור אתני וטרנספר לכל הישובים הערביים שנפלו בחלק של ״מדינת היהודים״ ע״פ תוכנית החלוקה בשנת 1947. כל טיעון אחר, או שזורה חול בעיניים, או שאיננו, לפחות, יורד לעומק הטרגדיה וגודל האסון שנגרמו לנו.



כוח פלמיח ליד בית אבראהים אבו כחיל (הבית הירוק) באל-שֵיחי מֻוַנָּס, בעת יציאה לתרגיל לקראת ההתקפה המתוכננת על משטרת לטרון. צילום: יהודה זיו 14.5.1948

# قرية الشيخ مونس عشبة الاحتلال

منى أبو عيد

من محاضرة ألقتها بإطار أمسية دراسية حول الشيخ مونس نظمتها جمعية «زوخروت» في جامعة تل أبيب، كانون الأول ٢٠٠٣

# تسلسل الأحداث حتى الإحتلال

منذ صدور قرار الأمم المتحدة رقم ١٨١ ، قرار التقسيم، نشبت في عدة مناطق مناوشات بين العرب واليهود. مدينة يافا هي واحدة منها.

لم تكن يافا عاصمة محافظة فحسب، بل عاصمة فلسطين. التعلق الاقتصادي والسياسي بيافا أصبح مشكلة بالنسبة للقرى المجاورة لها، بما في ذلك الشيخ مونس التي كانت متعلقة تماماً بيافا بكل ما يتعلق بتسويق المحصول الزراعي وبيع وتصدير الحمضيات. بالإضافة إلى ذلك كانت يافا مركزاً تجارياً كبيراً لبّى احتياجات قرى المنطقة بما فيها الشيخ مونس.

ف أعقاب قرار التقسيم والإضطرابات التي وقعت بتخذ المود خطوات عسك بة مصرية بالنسبة للقربة، أهمها احتلال

في أعقاب قرار التقسيم والاضطرابات التي وقعت يتخذ اليهود خطوات عسكرية مصيرية بالنسبة للقرية، أهمها احتلال جسر العلمين الذي كان بمثابة الطريق الموصل بين الشمال والجنوب والأهم من ذلك بين الشيخ مونس ويافا.

# فرض الحصار على القرية

منذ نهاية ١٩٤٧، أصبح الجسر حاجزاً عسكرياً يشدد الخناق على جماسين الغربي وعلى الشيخ مونس. بالمقابل أدّى حصار وضغط عسكري من جهة مدينة رمات جان على قرية جريشة إلى توجه لاجئين شمالاً، لذلك يصل إلى قرية الشيخ مونس لاجئون من جماسين وجريشة وحتى من حي المنشية التابع ليافا – منطقة حسن بك التي أصبحت خط مواجهة مع تل أبيب. واجهت قرية الشيخ مونس مشكلة – سكان القرية لا يستطيعون التحرك وتأمين حياتهم التجارية مع يافا، والأسوأ من ذلك انهم لا يستطيعون الوصول إلى حقولهم في جماسين الغربي وجريشة. أضف إلى ذلك تيار اللاجئين الذي زاد من شعور الضيق والخناق.

خرج إبراهيم أبو كحيل، صاحب البيت الأخضر، مع قريبه جميل الجاسر من جليل، وتوفيق أبو كشك للبحث عن حل للمشكلة، فاجتمعوا بتاريخ ٤٨/١/٢٨ في منزل أبرهم شفيرا في فيتح تكفه ( شارك في الاجتماع أيضاً أشخاص آخرون منهم مندوب هقيرن هقييمت موشه هوخمن). يوافق الوفد العربي في الاجتماع على إخلاء العائلات المتبقية في جماسين ويوافق كذلك على عدم السماح لمحاربين «أغراب» من الدخول إلى قريتهم الشيخ مونس (وكذلك جليل وأبو كشك)، وأن يخبروا عنهم الطرف اليهودي إذا دخلوا هذه القرى. المندوبون العرب يوافقون مكرهين على تحديد الحركة من وإلى القرية أي أن الدخول والخروج من القرية يتم فقط بتصريح من الهجناه، وكل ذلك مقابل «جيرة حسنة»، وتعهد بتزويد الغذاء (بحالة علم أهل يافا بالاتفاق وأرادوا معاقبة القرية) وتعهد الطرف اليهودي بالمحافظة على أملاك سكان قرية جماسين العرب بعد «الترانسفير». بناء على ذلك يغادر من تبقى من جماسين الغربي قريته دون أن يسمح لهم – نقضاً للاتفاق - بإدخال العربات لتحميل أغراضهم. لم يكن المندوبون العرب بحاجة للكثير من الوقت حتى يشعروا بأنهم خدعوا وأن لا حول لهم ولا قوة. بعد ذلك بفترة وجيزة يقتحم اليهود قرية جماسين الغربي، وتقوم بلدية تل أبيب بإسكان يهود فيها. من الآن فصاعداً تصح قرية الشيخ مونس خط مواجهة، وبدأ أهل القرية يشعرون بالحصار. سمح فقط لتلاميذ المدرسة القادمين من قرية صميل بالدخول الحر إلى القرية، حتى هذا استغل لجمع المعلومات من قبل «الهجناه» عما يحصل داخل القرية. في هذه الأثناء تصل إلى القرية أخبار عما يحصل في مناطق أخرى.

من على التلة في القرية كانوا يشرفون على تبادل النيران بين تل أبيب وقرية سلمة. الأخبار الواردة عن العنف والمجازر التي ينفذها اليهود بالفلسطينيين تصل إلى الشيخ مونس مما يزيد من خوف الأهالي وقلقهم أن يكونوا التالين. لذلك تتنظم مجموعة من شبيبة الشيخ مونس حتى تدافع عن القرية. بدأوا بفحص وجمع الأسلحة الشخصية المعدودة المتواجدة عند بعض الأفراد في القرية. لم تكن هناك قيادة لهذا الموضوع. مجموعة شبيبة تبادر بحفر قنوات قرب المسجد وفي الجهة الجنوبية قرب منزل محمود بيدس (في باحة فندق رمات أبيب وهدم في ٢٠٠٣/١٢/١). جمع الشباب قطع الأسلحة،

اسم القرية هو الشيخ مونّس من الفعل ونـّس مع شدة على عين الفعل، وليس مونس أو مؤنس.

قصة الشيخ مونس ليست قصة نهب اقتصادي أو بتر عائلات واجتذاذها من بيئتها الطبيعية فحسب، وإنها قصة فقدان وطن مع كل ما يترتب ويصدر عن ذلك، إنها قصة النكبة بكل معنى الكلمة.

كان عدد سكان القرية عام ١٩٤٥ حوالي ١٩٣٠ نسمة، كان عندهم مدرستان واحدة للبنين(تأسست عام ١٩٣٣) وأخرى للبنات (١٩٤٣). اشتغل اغلب أهالي القرية بالزراعة. ٣٧٤٩ دونم كانت بيّارات وكروم موز. ٧١٦٥ دونم كانت مزروعة بالحبوب، و ٢٩ دوخاً كانت بساتين. وكان الباقي أرضاً رملية ومراعي.

نهر العوجا، زود الحقول القريبة منه بالمياه بينما الحقول البعيدة اعتمدت على مصادر داخلية. في زمن الانتداب البريطاني حصل تحسن ملحوظ في طرق الري والحفر والضخ التي أصبحت بواسطة ماكنات ومواسير بدل الحبل والدلو. هذا التحسن يصبح فيما بعد معضلة عندما يفرض على القرية حصار ويمنع دخول وقود لتشغيل الماكنات إلى القرية. تم ضخ المياه من جهة الشمال من آبار إبراهيم أبو كحيل، التي كانت على بعد كيلو متر واحد من القرية، اليوم هناك كلية الطب.

بلغت مساحة أراضي القرية حوالي ۱۷۰۰۰ دونم، قسم منها اليوم تابع لبلدية «رمات جان». تبدأ أراضي القرية من البحر غرباً – ما عدا منطقة مطار «سديه دوب» ومحطة الطاقة «ريدنج» – لكن شملت منطقة «رمات هحيال»، غبشية، «يسجاب»، هدرة وحتى حدود «تسهلا» من الجهة الشمالية الشرقية إلى منطقة عرب السوالمة والنجمات والندى شمالاً ( رمات أبيب ج) وحتى جنوب النهر، منطقة الطواحين وجماسين الغربي ( بابلي). من الفترة التي بين ١٩١٢ – ١٩٣٦ كانت عدة محاولات من قبل المنظمات الصهيونية لامتلاك أراض في القرية مثل عقيرن هقييمت ليسرائل، هخشرات هييشوب، وتسيوني أمريكا، من أجل توطين مهاجرين من شرقي أوروبا قرب النهر. التنافس بين هذه المنظمات أدى إلى ارتفاع أسعار الأراضي. على عكس الإدعاءات السائدة فإن الصفقة الوحيدة التي الترمدة المنظمة.

على الضفة الشمالية على يمين الجسر (جسر اليركون على شارع نمير) كان «مقهى العلمين» لصاحبه ابراهيم بيدس. هذا المقهى مهم لأنه كان ملتقى بين اليهود والعرب وعكس الحياة المشتركة بين الطرفين. برزت ثلاث عائلات بعلاقتها مع اليهود: أبو كحيل، دحنوس وبيدس.

معظمها بنادق صيد وقسم منها غير صالح للاستعمال. ضد كل طلقة صدرت من هنا أطلقت الهجناه من على الجسر وابلاً من الرصاص. حسب مستندات الجيش الإسرائيلي، وقع تبادل نيران بين شباب من القرية وجنود الحاجز المتمركزين على الجسر في ٢/٢٧ و-١٩٤٨/٢/٢٣٠.

# عدنان السايح، حفيد محمود جابر الدحنوس يقول عن هذا الموضوع:

« كان عمري ١٢ سنة، تطوعنا نحن الشباب لحماية القرية في حدود إمكانياتنا، لدى القليل منا كان سلاح، وكمية الذخيرة كانت ضئيلة، حصلت على بندقية صيد قديمة وطولبت بالانضمام لمجموعة الشبيبة المتطوعة للدفاع عن القرية. على كل طلقة منا كان يرد الجنود اليهود بوابل من الطلقات. نار هنا ونار هناك وانتهت الذخيرة.»

# قصة الخطف:

خرجت مجموعة من أعيان البلد (٤٨/٣/١٢) باتجاه قرية جليل. حسب إحدى الروايات لكي يتزودوا بالطعام والوقود لتشغيل محركات الكهرباء، وحسب رواية أخرى خرجوا للبحث عن سلاح للدفاع عن النفس. الخمسة هم: العجوز مصطفى الزيات، المختار السابق صالح الدحنوس وابنه الصغير علي، محمود أبو دية ( توفي في الطيرة قبل عدة سنين) ولطفي السايح ( حفيد محمود جابر الدحنوس). أثناء عودتهم إلى القرية، خطفهم أفراد مليشيا «هليحي» ( حسب بعض الروايات – عصابة شتيرن). بعد ثلاثة أيام من الحجز والتحقيق تم إطلاق سراح اثنين منهم – العجوز والولد الصغير. بالنسبة للثلاثة الباقين وصلت إشاعات أنه تم قتلهم. بعد أسبوعين وبوساطة مندوب هقيرن هقييمت موشه هوخمن، أطلق الخاطفون سراح الثلاثة. في هذه الأثناء شده اليهود الحصار على القرية، لا أحد يدخل ولا أحد يخرج، يتناقص الغذاء وينفذ الماء، وتصل القرية إلى حالة من الجوع. لا يصل الناس إلى حقولهم. أخبار البلد تصل إلى يافا، هيئة الإنقاذ العربية تصلها معلومات عن الوضع في القرية فترسل شاحنة من المواد الغذائية. يقوم اليهود بأعمال إطلاق النار خلال النهار ويدخلون القرية للإزعاج خلال الليل. كل هذا يدفع الناس إلى ترك القرية. على الحواجز كانت الطريق أحادية الاتجاه، يسمحون لأهل القرية بالمغادرة ولكن الدخول إليها ممنوع. أول المغادرين كانوا بالذات أبناء العائلات المقتدرة: بيدس يسمحون لأهل القرية بعد يومين من احتلالها.

وصلت معلومات لهذه المجموعة التي بقيت في بيوتها وعددها ٤٠ شخصاً أن الهجناه ستحتل القرية بكل ثمن وأنهم إن لم يخرجوا بالحسنى فسوف يخرجون بالشدة. فيخرج الناس مذعورين تاركين وراءهم أملاكاً كثيرة. إحدى الأمهات قالت « نسيت الطنجرة على النار». طرحت علامات استفهام كثيرة عن الدور الذي لعبه موشه هوخمن، مندوب هقيرن هقييمت، في عملية احتلال القرية. يمكن الافتراض أن هذا الذي قدم نفسه كصديق للعرب وكمن كان مستعداً لتقديم مساعدة وقت الحاجة قد أوصل معلومات ساعدت في النهاية «الهجناه» باحتلال القرية.

# ا للا جئو ن :

تقريباً كل عائلات القرية وصلت الى المناطق التي كانت تحت سيطرة الملك عبد الله، أي إلى قرى المثلث: الطيرة، جلجولية، وكذلك طولكرم ومحيطها. درب الهروب حدد المنطقة التي وصلوا إليها.

# ينقسم اللاجئون عملياً الى ثلاث فئات:

لاجئو الخارج: سكنوا في السنوات الأولى من النكبة في خيام. المقتدرون منهم سمحوا لأنفسهم استئجار بيوت لمدة معينة. عانوا من العوز والبطالة. فقدوا الأرض والمسكن بالإضافة إلى فقدان العلاقة مع باقي أفراد العائلة. لاجئو الشيخ مونس

في الخارج يتواجدون في مناطق عديدة: الضفة الغربية، الأردن، سوريا، الخليج العربي، العراق، شمال إفريقيا، أوروبا، كندا، الولايات المتحدة وأستراليا.

المهجرون في الداخل: هم لاجئون في إسرائيل. أولئك هم الذين حصلوا على جنسية إسرائيلية في إطار عملية لم الشمل التي سمح بها في السنوات ١٩٤٩ - ١٩٥٠، أو الذين نزحوا إلى منطقة المثلث الذي ضُمّ بعد ذلك مع سكانه إلى اسرائيل بالاتفاق مع الملك عبد الله ملك الأردن. لم يكن وضع هؤلاء أفضل من وضع لاجئي الخارج. صحيح أنهم أصبحوا مواطنين في دولة إسرائيل، ولكن أملاكهم صودرت بحجة أنهم تغيبوا عن البلاد عندما أجري إحصاء السكان الأول مباشرة بعد انتهاء الحرب. لا تزال أملاك اللاجئين الداخلين تحت إدارة وزارة المالية.

د. حييم فيربرج، باحث في تاريخ الصراع العربي اليهودي في الحيز المدني لتل أبيب – يافا، بحث من بين ما بحثه، قصة قرية الشيخ مونس، يدعي أنه لم يجد أي دلائل على طرد العرب بالقوة أو نية لطردهم. يفهم من هذا أنه لو لم يغادر أهل القرية ما كان ليحدث لهم أي سوء. بهذه المناسبة أريد أن أذكر بما حدث في قرية الصفصاف بمحافظة صفد، غابة الطيبة (شفييم)، اللد وأماكن أخرى رفض الناس المغادرة ولكنهم في النهاية ذبحوا أو طردوا. في اللد كانت الجثث ملقاة في الشوارع مدة أسبوع حتى دفنت في قبر جماعي دون شاهد أو تشخيص لهوية الضحايا.(القبر موجود عند مدخل مدرسة المنار في اللد). [هذه هي المدرسة التي تديرها حتى هذه الأيام السيدة مجدولين بيدس، المذكورة في عدة مواقع من هذا الكتب).

إن الإدعاء لم نجد دلائل أو نيـّة» لا يعني بالضرورة عدم وجودها. نحن نعلم أن وثائق عسكرية تفتح لاطلاع الجمهور بعد عشرات السنين، وهناك وثائق لا تنشر مطلقاً. وبالنسبة للسياسة والأهداف التي حددها قادة الصهيونية، أنا أقترح أن نستشفها من المخططات والحملات التي تحت على أرض الواقع.

زميلي يوبل تماري يدعي أن الجيش الإسرائيلي بدأ يرى بقرية الشيخ مونس مكاناً ذا قيمة استراتيجية بسبب محطة الطاقة «ريدنج» وبسبب مطار «سديه دوب». وأنا أتساءل هل هذا حقيقي؟ وهل كانت قرية جريشة على موقع استراتيجي؟ هل كانت جماسين الغربي كذلك؟ وهل كانت يافا واللد والرملة وغيرها وغيرها؟

ما حصل لقرية الشيخ مونس إذن هو جزء من سياسة عامة ومخططة بشكل جيد، هدفها التطهير العرقي والترانسفير لكل البلدان العربية التي وقعت ضمن حدود «الدولة اليهودية» التي اقترحها قرار التقسيم عام ١٩٤٧. كل إدعاء آخر فإنه إما يذر الرماد في العيون وإما أنه، أقل ما يقال عنه، لا يدرك عمق الكارثة وكبر المصيبة التي ألمت بنا.



طاقة هوية من عهد الانتداب البريطاني للسيد محمود جابر الدحنوس من الشيخ مونس

משמאל // ת.ז מנדטורית של מחמוד ג'אבר אל-דחנוס, תושב אלשיח' מונס

ברצוני להודות בשלב זה לד"ר חיים פיירברג שחקר את האירועים שהובילו לפינוי הכפר ב- 1948, והרצה בפני עמותת זוכרות לפני כחודש, ולחברי זוכרות שהיו שותפים לעריכת המחקר על כיבוש הכפר. בהמשך דברי ובדבריה של מונא ננסה להעביר לכם מקצת מן הידע שרכשנו על הכפר בחודשיים האחרונים. השתדלנו להימנע מחזרות בשתי ההרצאות, אך במספר מקומות שבהם היו הבדלים, בין אם בתוכן ובין אם בטון הדברים, השארנו את הדברים כמות שהם, מתוך מחשבה שזו הדרך הנכונה ל"טיפול" באירועים הקשים של הנכבה הפלסטינית. ובכן...

# מה הביא לעזיבה של אלשיח' מונס

ב-30 במרץ 1948 היה אלשיח' מונס נטוש. באותו יום נכנסו אל הכפר יחידות משמר (חי"מ) של חטיבת קריתי ויחידה של השרות הכללי ומצאו בו ערבי זקן שהתחבא באחד הבתים. הוא נלקח למחנה יונה בתל אביב (היום באיזור גן העצמאות). מסביב לכפר הם גילו עמדות חפורות עם תעלות גישה. הם דיווחו על מצב חפצים שנראה כמו עזיבה פתאומית של הכפר (למשל אריזה שהופסקה באמצע וכלי בית שנשארו מונחים על הארץ מוכנים לאריזה). פקידים של הקרן הקיימת ועירית תל אביב סימנו את בתי הכפר הנטושים. השרות הכללי המליץ להכניס לכפר פליטים (יהודים) ולא להשאיר את המקום שומם. בראיון שערכנו עם אבו סעדה, פליט מהכפר שהיה בן 18 ב- 1948, וגר היום בטירה עולה שבשלב האחרון נותרו בכפר מספר משפחות, ובסה"כ כ- 50 אנשים, ביניהם אבראהים

# את ההכנות לשני האירועים באלשיח' מֻנַּנַס (ואני הוגה את השם כפי שאמרו לי אותו בנות הכפר) התחלנו לפני כחודשיים. התמזל מזלנו להכיר את מג'דולין כַּיְדַס ומֻנא אבו עיד שיושבת לצידי, וללמוד ביחד איתן את ההיסטוריה של הכפר בתהליך שסיומו באירוע זה, בהפקת חוברת על הכפר, ובסיור שנערוך ביום שבת. במהלך החודשיים פנינו גם בפניה רשמית לנשיא האוניברסיטה בבקשה שידון איתנו בדרכים להזכרת שמו של הכפר ע"י האוניברסיטה. בקשה שטרם נענתה. במהלך החודשיים ניסינו גם למנוע, ללא הצלחה, את הרס אחד השרידים האחרונים של אלשיח' מונס, בית מחמוד יוסף בידס, ששכן במתחם מלון רמת אביב, ונהרס השבוע ביום שני, על מנת לפנות מקום למגדל מגורים של חברת אפריקה ישראל. אני מעונין לנצל את הבמה על מנת להשתתף בשמה של "זוכרות" בצערה של מג'דולין על הריסת הבית.

מאת // יובל תמרי

אירופאים

ל"נייטיבס"

בין

מתוך הרצאתו על אלשיח׳ מונס, במסגרת פעילות ״זוכרות״. אוניברסיטת ת״א, דצמבר 2003.

אבו כחיל (בעליו של הבית הירוק) ומי שהנהיג את תושבי הכפר בחודשים האחרונים. עזיבתם של אלו הייתה סיום של תהליך עזיבה שנמשך כארבעה חודשים, מאז ה- 29 בנובמבר 47. אחת השאלות שניסינו להבין בזוכרות בחודשיים האחרונים, ושעליה ברצוני לנסות ולהשיב בדברי היא מדוע החליטו תושבי שיח' מונס לעזוב את הכפר?

# שיתוף פעולה בין ערבים ליהודים, מאורעות בין ערבים ליהודים, הבריטים עוזבים, מרחב ת"א יפו בקונטקסט של הסכסוך.

על מנת להבין את עולמם של תושבי אלשיח' מֻוַּנָּס, אני רוצה להציג בפניכם את מפת מרחב יאפאת"א מ- 1947. המפה מראה לנו את מידת השילוב במרחב שהתקיים בין יישובים ערבים ויהודים. הפרשנות שלי למפה, שמבוססת גם על ראיון עם אבו סעדה היא שבמקביל למציאות של הפרדה התקיימה גם מציאות של שילוב. אנו יודעים למשל על קשרים ענפים שהיו למשפחות בידס וכחיל עם האליטה התל אביבית, ובפרט עם יצחק רוקח, נציג הפרדסנים היהודים בפלשתין/א"י. גם אבו סעדה סיפר לנו איך כילד נהג לנסוע באופניו אחרי בית הספר מאלשיח' מַוַּנָּס לסומיל (אבן גבירול, שקם ת"א) ושם לשחק עם ילדים ערבים ויהודים. למיטב הבנתי ההפרדה שהייתה קיימת באותה תקופה, בייחוד באזורים העירוניים מזכירה יותר את ההפרדה בין אירופאים לבין ה"נייטיבס" במושבות השונות, מאשר את ההפרדה הכמעט מוחלטת על בסיס לאומי בין ערבים ליהודים שאנו חווים היום. השילוב וההפרדה שבמרחב התנהלו כמובן תחת שלטון המנדט הבריטי, וכשב- 1947 העבירה בריטניה את ההחלטה על גורל פלשתין/א"י לידי האו"ם, תהליך שהוביל להחלטת החלוקה, הועצם מאר תהליך ההפרדה.

החלטת האו"ם קבעה שיאפא תהיה מובלעת בתוך המדינה היהודית. מעבר לכך, החלטת החלוקה קבעה בעצם שבשטח המדינה היהודית יהיו כ- 43% ערבים, עובדה שללא ספק הדירה שינה ממרבית ההנהגה הציונית שדגלה בהפרדה. עיקר הדאגה של מנהיגי היישוב הציוני בשלבים הראשונים של הלחימה התרכזה במרחב יאפא ת"א, ובשמירת הקשר בין ת"א לירושלים. הפלסטינים רצו לשמור על הקשר יאפא-לוד ואילו היהודים רצו לשמור על החיבור בין חלקה הדרומי של המדינה לבין חלקה הצפוני. על הרקע הזה התקיימה פרשת אלשיח' מַנַּנָּס, במקביל לפרשות נוספות במרחב.

ברצוני להמשיך בתיאור ההתרחשויות שאירעו באלשיח׳ מֻוַנַּס בחודשים הראשונים של 1948 תוך התייחסות לשתי זוויות של האירועים: זווית אחת סוקרת את המפגש שהמשיך להתקיים בין תושבי אלשיח׳ מַנַּנָּס לבין היהודים עד לעזיבה, זווית שניה סוקרת את הצד היהודי בהקשר לאלשיח׳ מַנַּנָּס.

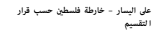
# המפגש

הפגישה בינואר בין אבראהים אבו כחיל לנציגי ההגנה, ההבטחה לא לאפשר כניסת כוחות זרים, המו"מ על ג'מאסין.

בסוף ינואר 1948 נפגש אבראהים אבו כחיל, מנכבדי אלשיח' מֻוַּנַּס, יחד עם נציגים מכפרים אחרים באיזור (ג'ליל ואבו כְּשׁכּ), עם נציגי ה"הגנה" בביתו של אברהם שפירא בפתח תקוה. הנציגים הפלסטינים הביעו את רצונם בשלום עם היהודים, והבטיחו כי ימנעו מלוחמים זרים להיכנס לכפרים. הציונים דרשו מנציגי הכפרים שלא לאפשר לאף זר שאינו תושב המקום מלהיכנס לכפרים ללא רשיון מיוחד. לאחר פגישות נוספות אשר במהלכן ביקרו נציגי ה"הגנה" בכפרים הפלסטיניים.

יעשה באמצעות הכללת הכפר בתוך איזור ההגנה של תל אביב, והקפתו בגדרות ומחסומים, דבר שיאפשר פיקוח על אביב, והקפתו בגדרות ומחסומים, דבר שיאפשר פיקוח על היוצאים והנכנסים אליו ופיקוח פנימי על הנעשה בתוכו. אותו קצין הציע כי לצורך הפיקוח הם יוכלו להיעזר בחלק מתושבי הכפר "המתונים" וביהודים המכירים את תושבי הכפר. האספקה לכפר תתבצע רק דרך המחסומים ותעבור ביקורת של ה"הגנה". אותו קצין מציין כי בהתאם לתכניתו ינותק הכפר כליל ו"יש סיכויים רבים כי חלק מתושביו יעזבוהו מרצונם הטוב".

ב-20 במרץ החלו יחידות מגדוד 33 של חטיבת אלכסנדרוני לכתר את הכפר ולתפוס בתים בשוליו. ככל הנראה נתפסו עמדות ממערב, מדרום וממזרח לכפר, ואילו הצפון נשאר פתוח, כדי לאפשר לתושבים לברוח. הכיתור האיץ ללא ספק את תהליך עזיבת הכפר. אנשי ה"הגנה" עקבו אחרי היציאה מן הכפר ודיווחו עליה בין ה- 20 ל- 30 במרץ.



משמאל // מפת תכנית החלוקה



# بين أوروبيين وأصلانيين

بوبل تماري

من محاضرة ألقاها ضمن أمسية عن الشيخ مونس نظمتها «زوخروت» في جامعة تل أبيب، كانون الأول ٢٠٠٣

في ٣٠ آذار كانت قرية الشيخ موتس مهجورة. في ذلك اليوم دخلت القرية وحدات حراسة من كتيبة «قرياتي» ووحدة من الخدمة العامة [المخابرات] فوجدوا فيها عجوزاً عربياً مختبئاً في أحد البيوت. تم أخذه إلى معسكر «يونه» في تل أبيب (اليوم منطقة حديقة الاستقلال). وقد وجدوا حول القرية مواقع محفورة مع قنوات للتنقل. بعثوا تقارير تصف وضعاً يدل على مغادرة فجائية للقرية ( مثلاً، رزمة تركها صاحبها خلال تحضيرها وأغراض بيتية رتثبت على الأرض لحملها). موظفون من هقيرن هقييمت وبلدية تل أبيب حددوا البيوت اللهجورة. جهاز الخدمة العامة [المخابرات] أوصى بإدخال لاجئين (يهود) إلى القرية بدلاً من ترك المكان خاوياً. في المقابلة التي أجريناها مع أبو سعدة، لاجيء من القرية كان عمره ١٨ سنة عام ١٩٤٨ ويسكن اليوم في الطيرة، تبيّن أنه في المرحلة الأخيرة بقي في القرية عدد من العائلات، عددهم جميعاً حوالي أنه في المرحلة الأخيرة بقي في القرية عدد من العائلات، عددهم جميعاً حوالي أنه في المرحلة الأخيرة مع مغادرة هؤلاء انتهت مسيرة نزوح عن القرية استمرت أربعة أشهرها الأخيرة. مع مغادرة هؤلاء انتهت مسيرة نزوح عن القرية استمرت أربعة

לקראת סוף ינואר 1948 פונה מתושביו הכפר ג'מאסין אל-ע'רבי (באיזור שיכון בכלי היום). תושבי הכפר נאלצו לפנותו תחת לחץ כבד מצידה של ההגנה. בהסכם שהושג בין התושבים לבין ההגנה היו מעורבים מצד אחד נציגי ג'מאסין ואבראהים אבו כחיל מאלשיח' מְוַנַּס, ומהצד השני, פקידים מעיריית ת"א, ונציגי ההגנה בת"א.

במקביל להתקרבותה של החזית לאלשיח' מֻוַּנַּס, התקיים גם במהלך חודש פברואר קשר בין תושבי הכפר, ובפרט אבראהים אבו כחיל לבין נציגי ההגנה. ב-9 בפברואר נפגש אבראהים אבו כחיל עם קצין "הגנה" כדי לברר מה פשר היריות שנורו, לטענת ההגנה, מאלשיח' מֻוַּנַּס לעבר שדה דב ולעבר מכרה הזיפזיף שמצפון לשדה בימים שלפני כן. אבו כחיל הכחיש שנורו יריות לעבר המקומות הנ"ל. ב-22 בפברואר בשעות הצהרים התנהלו חילופי ירי במשך כחצי שעה לאחר שמאלשיח' מֻוַּנַּס ירו לעבר שתי עמדות של ה"הגנה" בצפון תל אביב, ומת"א נורו יריות בחזרה לעבר הכפר. בעקבות זאת אחיו של אבו כחיל יצר קשר עם נציג ה"הגנה" והתנצל על כי ה"שבאב" פתחו בירי לאחר שתלמידי בית ספר סיפרו להם כי ירו עליהם מתל אביב. נמסר כי לא היו נפגעים מהצד היהודי וכנראה שגם לא מהצד הערבי.

# היהודים

ההנהגה האזרחית וההנהגה הצבאית, תחושת האיום על ת"א, השמועות על כניסת כוחות לכפר, טיסות המודיעין, ההחלטה לכתר, גירוש כן או לא.

בהסתכלות על הצד היהודי, אחד הדברים המעניינים לגלות היה מגוון הקולות שהתקיימו בצד היהודי. לצד ההנהגה המדינית-צבאית פעלה גם ההנהגה העירונית, שהייתה מעורבת במו"מ על פינוי ג'מאסין וככלל הציגה קו של נכונות לקבל קיומה של אוכלוסייה ערבית במרחב. עם זאת ברור שקבוצה זו לא נתנה את הטון. בקרב ההנהגה המדינית-צבאית בלטה בראשית 48 תחושת איום גדולה מאד מכישלון אפשרי להכיל את הריבונות היהודית בתחומים שקבעה החלטת החלוקה, וצורך שעלול להתעורר במקרה זה לקיים את המדינה היהודית באזור ת"א בלבד. המשמעות המרחבית של מחשבות אלו כללה הסתמכות על שדה דב כשדה תעופה בינלאומי ועל העמקת נמל ת"א בתוך שפך הירקון. ביחד עם תחנת הכח רידינג היוו שלושת מתקני התשתית הללו נקודות בעלת חשיבות אסטרטגית שלהנהגה הצבאית היה מאד לא נוח לראות את קירבת אלשיח" מונים

בגלל התובנות הללו עקבו אנשי ה״הגנה״ בתל אביב כל הזמן אחר המתרחש בתוך הכפר. כוח של חטיבת קריתי ששמר בשדה דב דיווח באופן שוטף על המתרחש בכפר. בנוסף, החלו להגיע ידיעות על כך שתושבי הכפר עורכים אימונים צבאיים ובונים עמדות בכפר. בראשית מרץ 1948 החלו להגיע ל״הגנה״ ידיעות (שהתבררו כלא-נכונות) על הימצאותם של כוחות ערביים זרים באלשיח׳ מֻוַנַּס. ה״הגנה״ ערכה מדי פעם טיסות של מטוסים מעל הכפר כדי לגלות ביצורים, עמדות וכו׳. טיסות אלה לא גילו דבר. ב-11 במרץ הגיעה להגנה ידיעה (שאחר כך התבררה כמוטעית) על כך ששיירה גדולה של חמושים שעשתה דרכה בכביש החוף דרומה, נכנסה לאלשיח׳ מֻוַנַּס כדי לתקוף את תל אביב. המודיעין של ההגנה שחקר את העניין הגיע למסקנה שהידיעה הזאת לא נכונה וששום כוח זר לא נכנס לאלשיח׳ מַנַּנַּס באותו יום.

ב-19 במרץ הציע אחד מקציני ה"הגנה" כי מאחר ולא ניתן לכבוש את הכפר (בגלל נוכחות הבריטים וחשש שהם יתערבו), יש לבודד אותו לחלוטין ולנתק אותו מהעורף הערבי. הדבר

أخو إبراهيم أبو كحيل إثر ذلك بالاتصال مع ممثل «الهجناه» واعتذر لأن الشباب شرعوا بإطلاق النار بعد أن قال طلاب المدرسة أنه تم إطلاق النار عليهم من تل أبيب. لم تكن إصابات كما يبدو من الطرفين.

الطرف اليهودي: كان أحد الأمور المثيرة الذي يمكن رؤيته في الطرف اليهودي هو تعدد الأصوات فيه. فإلى جانب القيادة العسكرية – السياسية كانت القيادة البلدية نشطة أيضاً وكانت مشاركة في المفاوضات على إخلاء جماسين وبشكل عام عرضت موقفاً مستعداً لتقبل سكان عرب في المنطقة. ومع ذلك كان واضحاً أن هذه المجموعة لم يكن صوتها مسموعاً. بين أفراد القيادة السياسية – العسكرية برز في بداية عام ٤٨ احساس التهديد الكبير من فشل ممكن في فرض السيادة اليهودية على القطاعات التي أقرها قرار التقسيم، والذي كان من المحتمل أن يؤدي إلى إقامة الدولة اليهودية في منطقة تل أبيب فقط. الترجمة الواقعية لهذه الأفكار شملت الاعتماد على مطار «سديه دوب» كمطار دولي وعلى تعميق وتوسيع ميناء تل أبيب باتجاه مصب اليركون.

بسبب هذه الأفكار، تابع رجال «الهجناه» في تل أبيب الموقف في الشيخ مونس بشكل متواصل. فرقة مراقبة من كتيبة «قرياتي» والتي كانت مرابطة في «سديه دوب» نقلت تقارير متتابعة عما يحصل داخل القرية. بجانب ذلك، بدأت تصل أنباء عن تدريبات عسكرية وتحصين مواقع يقوم بها سكان القرية. في بداية آذار ١٩٤٨ وصلت إلى «الهجناه» معلومات (تبين فيما بعد أنها مغلوطة) عن تواجد قوات عربية غريبة في الشيخ مونس. بين حين وآخر قامت «الهجناه» بطلعات جوية بالطائرات من فوق القرية باحثين عن تحصينات ومواقع. هذه الطلعات الجوية لم تكشف شيئاً. في ١١ آذار وصلت إلى «الهجناه» معلومة ( تبين أيضاً أنها غير صحيحة) تقول أن قافلة كبيرة من المسلحين سارت في طريق الشاطيء جنوباً دخلت قرية الشيخ مونس حتى تهاجم تل أبيب. وحدة الاستخبارات التابعة «للهجناه» حققت في الموضوع واستنتجت أن المعلومة غير صحيحة وأنه لم تدخل الشيخ مونس أي قوة عسكرية غريبة في ذلك اليوم.

في ١٩ آذار، اقترح أحد ضباط «الهجناه» بما أنه لا يمكن احتلال القرية – بسبب وجود البريطانيين والخوف من تدخلهم \_ يجب عزلها بإحكام وفصلها عن المدّ العربي. يتم ذلك من خلال ضمّ القرية إلى المنطقة الدفاعية لمدينة تل أبيب، وتطويقهابسياج وحواجز، مما يساعد على مراقبة كل من يدخل ويخرج من القرية ومتابعة ما يحدث داخلها. نفس الضابط اقترح الاستعانة بعدد من سكان القرية «المعتدلين» وبيهود يعرفون أهل القرية جيداً. المواد التموينية تدخل القرية من خلال الحواجز فقط وتخضع لفحص «الهجناه». يقول هذا الضابط أنه حسب خطته سوف تعزل القرية كلياً، وهمناك احتمال كبير أن عدداً من سكانها سيهجرونها برغبتهم».

في ٢٠ آذار بدأت وحدات من الكتيبة ٣٣ التابعة للواء الكسندروني بتطويق القرية والاستيلاء على بيوت في أطرافها. كما يبدو أنها تحصنت في مواقع من جهات ثلاث: الغرب والجنوب والشرق. ظلت الجهة الجنوبية مفتوحة حتى يتمكّن السكان من الهرب. سرّع التطويق، بدون شك، عملية النزوح عن القرية. راقب رجال «الهجناه» عملية النزوح وأخبروا عنها بن ٢٠ و-٣٠ آذار.

أشهر، منذ ٢٩ نوفمبر/ تشرين الثاني ١٩٤٧. أحد الأسئلة التي حاولنا أن نفهما في «زوخروت»، والذي سوف أحاول الإجابة عليه هنا، هو لماذا قرر سكان الشيخ مونس ترك القرية؟

حتى نفهم عالمهم الداخلي لسكان الشيخ مونس، أريد أن أعرض أمامكم خريطة منطقة يافا تل أبيب من عام ١٩٤٧. تظهر الخريطة مدى الاندماج في الحيّز العام بين البلدان العربية واليهودية [ أنظر الخريطة صفحة ١٤]. إن تفسيري للخريطة، ويعتمد التفسير أيضاً على المقابلة مع أبو سعدة، أنه بجانب واقع الفصل بين العرب واليهود كان هناك واقع يدمج بينهم. لدينا معلومات مثلاً عن علاقات متشعبة لعائلات بيدس وأبو كحيل مع نخبة سكان تل أبيب، وبالتحديد مع يتسحق روقح، مندوب مزارعي الحمضيات اليهود في فلسطين/ أرض إسرائيل. كذلك حكى أبو سعدة كيف اعتاد – وهو ولد - أن يسافر على دراجته من الشيخ مونس إلى صمّيل (شارع ابن جبيرول، شيقم تل أبيب) ليلعب مع أولاد عرب ويهود. برأيي، للفصل الذي كان قائماً في تلك الفترة، وبالتحديد في المناطق المدنية يذكر بحالة الفصل بين الأوروبيين وبين أصحاب الأرض الأصليين في المستعمرات المختلفة، أكثر من حالة الفصل شبه المطلق وعلى أساس قوميّ بين العرب واليهود الذي نعيشه اليوم. دام وضع الدمج والفصل تحت الانتداب البريطاني ولكعن ندما أحالت بريطانيا عام ١٩٤٧ القرار على مصير هذه البلاد إلى الأمم المتحدة، الذي انتهى بالنهاية بقرار التقسيم، ازداد بشدة مسار الفصل.

جاء في قرار الأمم المتحدة أن تبقى يافا جيباً مستقلاً داخل الدولة اليهودية. بالإضافة إلى ذلك، حدد قرار التقسيم أن يكون ٣٤٪ من سكان الدولة اليهودية عرباً. هذا الأمر أقلق بلا شك غالبية القيادة الصهيونية التي آمنت بالفصل. جلّ اهتمام الاستعمار الصهيوني في المراحل الأولى من الحرب تركّز في منطقة تل أبيب – يافا وفي المحافظة على تواصل بين تل أبيب والقدس. أراد الفلسطينيون المحافظة على التواصل بين يافا واللد، بينما أراد اليهود الحفاظ على الاتصال بين القسم الجنوبي من الدولة وقسمها الشمالي. على هذه الخلفية نشأت قضية الشيخ مونس بموازاة قضايا أخرى في المنطقة.

أود الاستمرار بوصف تطورات الأحداث الحاصلة في الشيخ مونس في الأشهر الأولى من عام ١٩٤٨ من زاويتين مختلفتين: الزاوية الأولى تعرض استمرار التلاقي بين سكان الشيخ مونس وبين اليهود حتى النزوح، والزاوية الثانية تعرض الطرف اليهودي في سياق الشيخ مونس.

اللقاء: في نهاية كانون الثاني ١٩٤٨ التقى إبراهيم أبو كحيل ومعه مندوبون عن قرى أخرى في المنطقة (جليل وأبو كشك) مع ممثلين عن «الهجناه» في منزل أبرهم شفيرا في «فيتح تكفا». المندوبون الفلسطينيون أعربوا عن رغبتهم بالسلام مع اليهود، ووعدوا بمنع دخول محاربين غرباء إلى قراهم. طلب الصهاينة من ممثلي القرى الفلسطينية عدم السماح لأي غريب كان بالدخول إلى قراهم دون تصريح خاص. بعد هذا الاجتماع، عقدت اجتماعات أخرى قام خلالها ممثلو «الهجناه» بزيارة قرى فلسطينية.

في أواخر كانون الثاني ١٩٤٨، أخليت قرية جماسين الغربي ( منطقة بابلي اليوم). اضطر سكان القرية إلى إخلاءها تحت ضغط كبير من قبل «الهجناه». شارك في الاتفاق الذي تم التوصل إليه بين السكان وبين «الهجناه»، مندوبو جماسين وابراهيم أبو كحيل من الشيخ مونس من جهة، ومن الطرف الثاني موظفون من بلدية تل أبيب وممثلو «الهجناه» في تل أبيب.

في الوقت الذي اقتربت فيه الجبهة الى الشيخ مونس، كانت خلال شهر شباط اتصالات بين سكان القرية وخاصة إبراهيم أبو كحيل، وبين ممثلي «الهجناه». في ٩ شباط التقى ابراهيم أبو كحيل مع ضابط «الهجناه» حتى يستفسر سبب النيران التي أطلقت، حسب إدعاء «الهجناه»، من الشيخ مونس باتجاه مطار «سديه دوب». أنكر أبو كحيل أن يكون قد صدر إطلاق نار من القرية باتجاه تلك المنطقة. في ٢٢ شباط وفي ساعات الظهر كان تبادل إطلاق نار لمدة نصف ساعة بعد أن تم إطلاق النار من الشيخ مونس باتجاه نقطتين للهجناه في شمال تل أبيب، ومن تل أبيب أطلقت النار باتجاه القرية. قام

| השם אחרי הנכבה                     | השם לפני הנכבה       |                       |
|------------------------------------|----------------------|-----------------------|
| >> בכלי                            | אלג'מאסין אלע'רבי << |                       |
| >> רמת אביב                        | אלשומַראת <<         |                       |
| כווה אביבים והדיונות ממערב         | אלנג'מאת <<          |                       |
| עד הים                             |                      | אדמות                 |
| >> ספורטק                          | אלבוס ואלתינאת <<    | 2727422               |
| >> מרכז הירידים, שדרות רוקח,       | אלזעפרנאת <<         | ואזורי                |
| פארק הירקון וגני יהושוע            |                      |                       |
| >> מרכז הטניס, משרד הרישוי         | אלשאמיה <<           | אלשיח' מונס           |
| והאזור הסמוך מצפון                 |                      | 170411105             |
| >> חלק מרמת החייל                  | אלע׳כשיה <<          | לפני ואחרי            |
| אוניברסיטת תל אביב <<              | אלסלאליק <<          | 77717                 |
| <> בית הספר להנדסאים והמנהלה       | אלביאדר <<           | הנכבה                 |
| כית העלמין של הכפר, בנייני <<      | אליַקְף <<           |                       |
| ממשלה,כבישים וככר תנועה<br>        |                      |                       |
| <> מחלף רוקח כולל הכביש            | >> אלסחילה           | הכינה // מֻנא אבו עיד |
| עד הכיכר                           | . 1                  |                       |
| משפך הירקון ־ הגדה הצפונית <<<br>, | א << קסילה <<<br>,   |                       |
| >> כוכב הצפון ־ בית המלון רמת      | אלמֶעְתַרִד <<       |                       |
| אביב ומכללת סמינר הקיבוצים         |                      |                       |
| אהרר יוסף <<                       | <> הדר יוסף          |                       |
| ישגב <<                            | >> הדרה              |                       |
| >> הגן הבוטני, הגן הזואולוגי,      | << חרר'ונה           |                       |
| הטלויזיה החינוכית,מט״ח             |                      |                       |
| והאוניברסיטה הפתוחה                |                      |                       |
|                                    | << מקתל אלעבד        |                       |
| אזור הריונות מזרחית לשדה <<        | << נח'לה             |                       |
| דב, חוף תל ברוך                    |                      |                       |
| <> מזרחית לגשר שבע הטחנות          | <> בַּוַאבַּת אלהראר |                       |
| << מערבית לגשר שבע הטחנות          | רישה <<              |                       |



# الاسم بعد النكبة الاسم قبل النكبة >> الجماسين الغربي >> بابلی >> رمات أبيب >> الشومرات >> نفيه ابيبيم، المرتفعات الرملية >> النجمات غرباً حتى البحر >> البوص والتينات >> سبورتك >> مركز المعارض والمؤتمرات، >> الزعفرنات طریق روکح، متنزه ھيركون،حدائق يھوشوّع >> مركز التنس، مكتب الترخيص >> الشامية والمنطقة المحاذبة شمالا >> الغبشية >> جزء من رمات هحيال >> جامعة تل أبيب >> السلاليق >> كلية الهندسة ومكاتب إدارة >> البيادر الجامعة >> مقبرة الشيخ مونس، بنايات >> الوقف حكومية، الشوارع المجاورة والدوار >> تقاطع طريق روكح والشوارع >> السحيلة المجاورة حتى الدوار >> مصب البركون - الضفة الشمالية >> قصىلة >> كوخاب هتسفون، فندق رمات >> المعترض أبيب، كلية سمينار هكيبوتسيم >> هدار يوسف >> هدار پوسف >> هدرة >> يسجاب >> الحديقة النباتية، حديقة علم >> حرذونة الحيوان، التلفزيون التربوي، المركز التكنولوجي التربوي والجامعة المفتوحة >> مقتل العبد >> المرتفعات الرملية شرقى مطار >> نخلة سدیه دوب حتی تل باروخ >> شرقى جسر الطواحين >> بوابة الهدار

>> بوابة جريشة

>> غربي جسر الطواحين

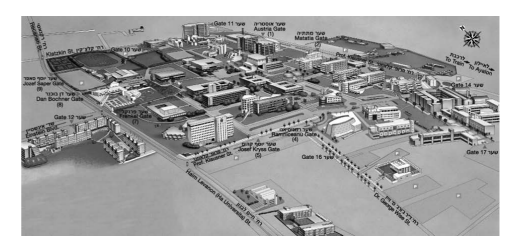
أراضي ومناطق الشيخ مونّس قبل وبعد النكبة

إعداد - منى أبو عيد



أدناه - خارطة جامعة تل أبيب

למטה // מפת אוניברסיטת תל אביב



# أسماء عائلات قرية الشيخ مونتس

# שמות משפחות הכפר אלשיח' מונס

جرة عائلة بيدس: من الشيخ مونس إلى شتات

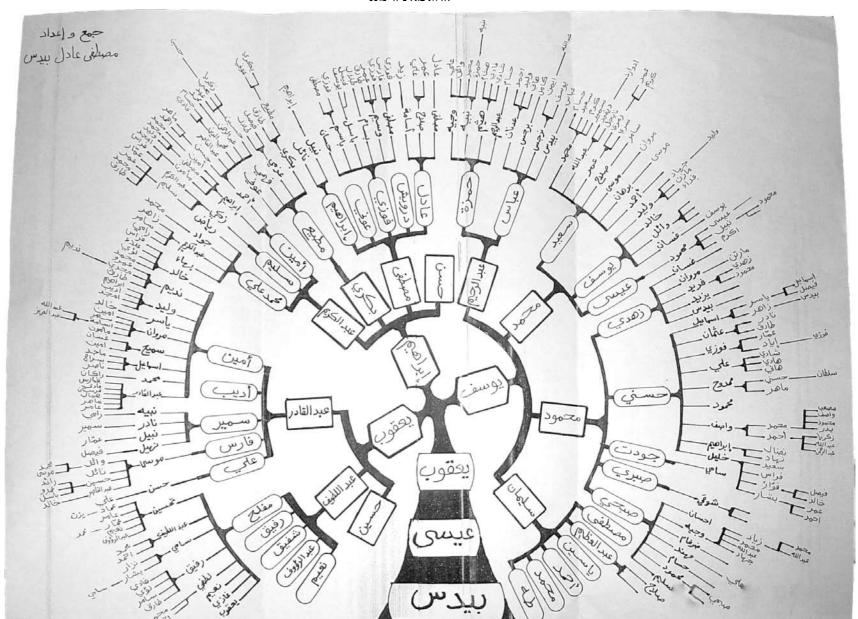
למטה // אילן יוחסין של משפחת בידס: המעגלים הפנימיים הספיקו לחיות באלשיח' מונס

# اسم العائلة שם המשפחה

אבו אלהַוַס أبو الهوس أبو جاد الله אבו ג'אד אללה أبو حسنين אבו חַסַנֵין أبو حمدة אבו חמדה أبو دية אבו דיה أبو زهية אבו זהיה أبو ستيتة אבו סתיתה أبو سرية אבו סְרִיּה أبو سعد אבו סעד أبو سعدة אבו סעדה أبو عويس אבו עוויס أبو عيد אבו עיד أبو فرحانة אבו פרחאנה אבו כחיל أبو كحيل אבו מַחָסָן أبو محسن الزيّات אלזיאת ا لعا بد אלעאבּד אלע'זאוי الغزاوي אלמג׳דַלאוִּי المجدلاوي ا لتــًك אלתכ אלג'רמי الجرمي אלריאן الريان אלשרקאוי الشرقاوي אלשלבי ا لشلبي בלאלו بلا لو בידס بید س דחנוס د حنو س دمرة דמרה זקות زقوت سكجها סַכַּגְ׳הא אלשַרנוּבִּי الشرنوبي

عجوري

עג'ורי



ליד הנחל, קרוב לים הגדול.

בתי מידות של תושבי אלשיח' מוּנַס, כמו כל רכושם, היו לשלל

השבוע נתגלה, שמשהו נשתבש במטבח היוקרתי של הבית הירוק, שלוש הרעלות בתוך שבועות אחרים: 60 סועדים נפגעו מחיידקי סלמונלה ומשרד הבריאות מתכוון לפתוח בהליכים משפטיים נגד מנהלי המסעדה ("הארץ", 27.6.2000). הנה כך, יוקרה שמתגלגלת

בשלהי השנה שעברה נתגלגלה לידי דפדפת בוהקת. ירוק על גבי צהוב, שאותה מפיצים ראשי אוניברסיטת תל-אביב. כדי להלל ולשבח את הבית הירוק ולגייס לו תורמים ותומכים וחברים. "מקום מפגש חברתי ותרבותי", אומרים מחברי הטקסט, "לדון בו בנושאים אקדמים ולהחליף דעות ורעיונות באווירה נינוחה".

דפרפת עיוועים, עם הילה אקרמית. מספרים בה על ההיסטוריה של המקום, עם פלישתים ועם תורכים ועם בריטים, עם ח"א ומח"ל ולח"י. עם עולים חדשים ופצועי מלחמה וחיילים משוחררים. אף לא מילה אחת על פלסטינים. אפילו לא ברמז. בני עם הארץ - יוק!

שאריות הכפר אלשיח' מוּנַס. בעבר הירקוז הצפוני. כבר היו מזמז לחצר האחורית של אוניברסטית תל-אביב. ומי עדייז זוכר שאר לפני 52 שנים היו תושבי הכפר הפלסטיני הזה חיים בטוב. הם עיבדו את אדמותיהם ומכרו את יבוליהם: תבואה לשוק המקומי והדרים לייצוא. מקום יאה לשכון בו, מאז ומקדם: בראש הגבעה,

ב-30 במרס 1948, ששה שבועות לפני שתם המנדט הבריטי. כבר היו תושבי אלשיח' מוּנַס לפליטים. הם הותקפו על-ידי אנשי האצ"ל. שחטפו חמישה מראשי הציבור שלהם. ונרחפו כד ללכת בדרך הגלות. הסכם מוקדם שנחתם בין תושבי הכפר לבין אנשי 'ההגנה", שהבטיח את שלום האיזור, נתברר כמיסמך חסר ערך.

נקמת

הסלמונלה

סודו הכמוס

של הבית הירוק

מאת // חיים הנגבי,

רמת אביב

2000 ביוני 27

מלחמה. אחד מבתי הכפר, שנתפרסם ביופיו ונתכנה "הבית הירוק", היה ברבות הימים לרכוש האוניברסיטה והפר להיות "מועדוז סגל האוניברסיטה על שם מרסל גורדוז". בית ועד של חכמים ומסעדה של אנינים.

חברי המועדוז הירוק הזה - עיסה בלולה של אנשים יפים. שמץ ליברלי וקמצוץ של שמאל - נופחים הגיגים הרבה. עד שאיז להם פנאי לדבר אמת. הם חוגגים על הריסות הפלסטינים ומתכחשים לקיומם. לא מדובר כאז רק בקיבות שהורעלו. אלא גם בנפשות שהושחתו.

انتقام السلمونيلا -

السر الدفين للبيت

الأخضر

حييم هنجبي ۲۷ حزيران ۲۰۰۰

סלמונלה SALMONELLA: קבוצה גדולה של חיידקים, אשר סוגים שונים שלהם גורמים מחלות שונות בדרכי העיכול (דלקת המעי הדק, טיפוס הבטן, פאראטיפוס), או הרעלות דם. ע"ש הפתלוג היהודי-אמריקאי דוד סלמוז (1914–1850).

لقد تحولت، ومنذ أمد بعيد بقايا قرية الشيخ مونّس، جانب اليركون الشمالي، إلى الساحة الخلفية لجامعة تل أبيب. ومن يذكر أنه فقط قبل ٢٥ سنة عاش سكان القربة الفلسطينية حياة هنيئة. لقد فلحوا أرضهم وباعوا منتوجهم: المحصول الزراعي للسوق المحلية والحمضيات للتصدير. مكان جميل للسكن في كل زمان: على رأس تلَّة، محاذ للنهر وقريب من البحر الكبير.

في ٣٠ آذار ١٩٤٨ قبل انتهاء اللانتداب البريطاني يستة أسابيع، كان سكان الشيخ مونّس قد أصبحوا لاجئين. هوجموا من قبل رجال «الإتسل»، الذين خطفوا خمسة من أعيان مجتمعهم، وهكذا اضطروا للذهاب في طريق الهجرة. تبين أنَّ الاتفاق المسبق الذي تمّ إبرامه بين سكان القرية ورجال ال-»هجناه» والذي نص على سلامة المنطقة، لا قيمة له.

إنّ البيوت الفخمة التابعة لأهالي الشيخ مونّس، مثل باقي أملاكهم، صارت غنائم حرب. أحد هذه البيوت، الذي اشتهر بجماله وكُـنـِّي البيت الأخضر، أصبح مع مرور الأيام ملكاً للجامعة وتحول إلى «ناد لطاقم الجامعة على اسم مرسيل جوردن». مقر للحكماء ومطعم للذوّاقين.

تبيّن هذا الأسوع، أنّ شيئاً ما تعثير في مطبخ البيت الأخض الفاخر، ثلاث حالات تسمم خلال أسابيع قليلة: ٦٠ ضيفاً أصيبوا بجراثيم السلمونيلاً وستشرع وزارة الصحة بإجراءات قانونية ضد مديري المطعم (صحيفة هآرتس، ٢٧/٦/٢٠٠٠). هـكذا، وقار بتدحرج متلوّثاً.

كراسُ مذهل مع هالة أكاديمية. يحكون فيه عن تاريخ المكان، مع فلسطينيين قدماء ومع أتراك ومع بريطانيين، مع سلاح جو و «ماحل» [متطوعو خارج البلاد] وال - «ليحي» [محاربو حرية اسرئيل] ، مع قادمين جدد وجرحي حرب وجنود مسرّحين. بدون كلمة واحدة عن الفلسطينيين، وليس حتى بالتلميح. أبناء هذه البلاد – «بوك».

أعضاء النادى الأخضر - عجين مخلوط من أشخاص حسان، قليل من الليبراليين وحفنة صغيرة من البسار - بيثون الكثير الكثير من الأفكار حتى أنهم لا بجدون وقتاً لقول الحقيقة. أنهم يحتفلون على أطلال الفلسطينين وينكّرون وجودهم. قصتنا ليست عن معدات سمّمت فحسب، بل أيضاً عن نفوس قد فسدت.



الأمـراض اليهودي الأمـريـكي ديفد سلمون (۱۸۵۰ – ۱۹۱۶)].

[ سلمونيلاً - مجموعة كبيرة من [ماحل - هو اسم أعطي لحوالي الجراثيم، أنواع متعددة منها تؤدي ٢٠٠٠ متطوع من ٢٩ دولة ، قسم إلى أمراض مختلفة في الجهاز الهضمى منهم ليسوا يهود، خدموا ضمن أو تسمماً في الدم. على اسم باحث القوات الصهيونية قبل إقامة دولة إسرائيل وبعد ذلك بقليل. قتل منهم ١١٩ شخصاً خلال المعارك. (ويكيبيديا بالعبرية)].

# "לישון בשקט

מפגש בין פליטת הכפר אלשיח' מונס עם תושב המקום כיום

מאת // עמר אע'בריה

יוסי: "אבל מצד שני, ואני לא כזה יפיוף, אני רוצה

מג׳דולין סִבְּחִי בַּיִדַס נולדה בשנת 1949 באזור אלמג׳דל [חלק מאשקלון] תוך כדי מסע הפליטות של משפחתה שנאלצה כמו שאר תושבי אלשיח' מוַנַּס לצאת את הכפר. משפחתה של מג'דולין נדדה בין אלשיח' מְוַנָּס, יאפא, אלמג'דל, אלרמלה ולבסוף אללד (לוד). שם היא גרה עד היום. מג'דולין היא מנהלת בית ספר בלוד. בית סבה, מחמוד בידס, עמד באלשיח' מַוַּנַּס כמאה שנים, בית מפואר מעוטר בקשתות וארכיטקטורה ערבית מרשימה, עד שבתחילת דצמבר 2003 חברת "אפריקה-ישראל" הרסה אותו והקימה את "סביוני אביב", מגדלי דירות, על אדמות הכפר. עמותת "זוכרות" עם מג'דולין וגורמים נוספים ניסו, לשווא, למנוע את הריסת בית סבה שבו נולד גם אביה.

בפברואר 2008 שוב היו מג'דולין ועמותת "זוכרות" בכפרה. רנין ג'ריס, איתן ברונשטיין ואנוכי סיירנו איתה בין הבניינים המפוארים של אוניברסיטת תל אביב הרובצים על הריסות הכפר אלשיח' מַנַּנַּס, שנותר ממנו רק מספר מועט של בתים. אחד מהם מכונה "הבית הירוק" ומשמש מסעדה ומקום מפגש

לסגל האוניברסיטה. בית נוסף נמצא במתחם מוזיאון ארץ ישראל ברחוב לבנון. בכמה בתים גרות משפחות יהודיות. במהלך סיורנו, משך את תשומת לבנו וחשף את התפעלותנו אחד הבתים הללו. התקרבנו והתחלנו לצלם. פתאום יצא איש מתוך הבית, ביקש שנפסיק לצלם בתוך חצר ״ביתו״. אחרי כמה שאלות חוקרות וחשדניות מצדו, התפתחה בינינו שיחה ארוכה ומעניינת אך זהירה עם לא מעט סתירות. מג'דולין, שיודעת על קיום הבית והאיש, פנתה אליו בשאלה: "מתי כבר תתן לנו את התמונות של אלשיח' מוּנס שיש לך, למה אתה מסתיר אותם?" התברר שהאיש - שביקש לא לחשוף את זהותו ולא לצלם אותו - הוא יהודי בשנות הארבעים לחייו ונולד וגדל בבית הזה למשפחה שהגיעה מסוריה לפלסטין לפני הנכבה. יש בידיו תמונות היסטוריות של הכפר מהשנים הסמוכות לתקופת כיבושו ולאחר מכן. הוא לא חושף את התמונות ״מסיבות משלי״ כפי שהוא אמר וכנראה הוא עדיין לא החליט על הדרך הטובה ביותר להשתמש בהן כמסמך היסטורי. הוא משך את השיחה לכיוון מאבקיו מול אוניברסיטת תל אביב, שחכרה את השטח מעיריית תל אביב, ומנסה להוציא אותו מהבית ומהשטח כדי להוסיפם לשטחה. הסוגייה בין שני הצדדים נמשכת שנים רבות ולא נראה פתרון באופק.

להלן, תמליל לחלקים מהשיחה - שהוקלטה בהסכמת יוסי (שם בדוי) - שהתקיימה בחצר הקדמית של הבית בו הוא גר. הבית נמצא באחר החצרות האחוריים של האוניברסיטה ברמת אביב (אלשיח׳ מונס).

עמר: האם העובדה שאתה גר בבית של פליטים העסיקה אותה? האם זה נושא שדובר במשפחה? יוסי: השאלה שזה בית של פליטים העסיקה אותי מאוד וירדתי עד פרטי פרטים בעניין. כואב לי שמוציאים אדם מביתו.

רנין: מי הם הבעלים של הבית?

יוסי: אני לא יודע מי הוא בעל הבית, שאלתי ולא מצאתי, אם הייתי מוצא הייתי נוסע אחריו לסוף העולם. הייתי קונה את הבית. כל ההשקעה הזאת מסביב לבית, זה אני עשיתי, לא העירייה.

רנין: שינית כו דכרים?

יוסי: אני השקעתי בבית והרחבתי אותו. בפנים שמרתי על כל האלמנטים.

רנין: אפשר להיכנס? להסתכל?

יוסי: אם אפשר להיכנס? לא, לא היום, צר לי, אולי פעם אחרת עם תיאום.

עמר: בעצם לכאן הביאו את אבא שלך?

יוסי: את סבא שלי הביאו לכאן, מסוריה. אבא שלי גר פה מאז היה ילד. הביאו אותו מסוריה. שני הסבים שלי גרו בכפר. סבא מצד אבא גר פה. סבא מצד אמא גר יותר למטה. מבחינתי זה הבית שלי. שאלתי המון לגבי מה שקרה פה. אני יודע שלפני 48 זה היה מקום מבוסס, היו בתי קיט של אנשים אמידים. בסך הכל לפני 48 הייתה פה שכנות טובה. היו פה ושם פעולות. היה איזה רצח למטה בקפה הוואי, אבל הפינוי לא בוצע על הרקע הזה. אני לא זוכר על איזה רקע, אבל נוצר פה לחץ צבאי, אז באו למח'תאר ואמרו לו תשמע או שאתם מתפנים או שעולים לכאן, ושתדע שאם אנחנו עולים..... אז כולם כאיש אחד פינו את המקום. בשביל לייהד את המקום - זו מילה שלי, אף אחד לא מודה בזה בגלוי - בשביל לייהד את המקום וכדי שלא יחזרו לכאן, ניסו להביא לכאן חיילים משוחררים

ואז הביאו יהודים. למשל. סבא שלי מצד אמא. שרפו לו וערבים) את הבית אז אמרו אדוני בוא לכאז ותקח בית. אנשים התחילו להגיד עוד מעט יבואו לכאן פליטים ויגידו אדוני זה לא שלכם. מה נעשה? אז כן גוריון אמר לא יהיה כזה דבר זה שלכם..... היום באופז אבסורדי. מבחינת העירייה אני גר כפולש למרות שנולדתי פה.

מג'דוליז: אבל הם לא מפנים אותר. זה יקרה רק אם תתפנה מרצון. לא?

יוסי: אתי הם ניהלו הרבה מלחמות. ב-1968 יצאה תב"ע והחליטו שהשטח יהיה לטובת האוניברסיטה. כל פעם שהאוניברסיטה התקרבה והיה לה כסף, כך עשו... הודם פנו להליכים משפטיים. במקביל יושבים לך על הראש, מפעילים לחץ, נותנים כמה גרושים ואז מתחילים לבנות. זה היה בתקופה של חלמיש, היום זה השתנה קצת. הם היו אתי בבית משפט. צעד אחד לפני פסק הדיז הם משכו את התביעה.

את המשפט?

יש פה מלחמות על הכסף. עכשיו האוניברסיטה תובעת אותי על דמי שימוש עשרה הם לוחצים עלי כדי להיכנס איתם למו"מ.

יוסי: יש בבית בעובי של חצי מטר. שמרתי אותם כי אני אוהב.

מחפש את בעל

יוסי: אם הייתי הבעלים משלם מאוד כסף. אני חושב שאם זה למישהו והוא לא יכול שאני לעשות לקנות... ביקשתי לצלם...סליחה?

איתז: למה? הם חששו שיפסידו רנין: ח ש ב ת י

> יוסי: לא ידעתי למה. אולי חששו להפסיד. הציעו לי כסף כדי להתפנות. משפחות שפונו קודם מנהלות עכשיו מלחמות.

מליוז שקל ודרישה לסילוק.

רניז: האם יש בבית חפצים במקום וטיפחתי אותו בעצמי.

איתז: למה אתה

סליחה

שסיימנו. עמר: למעשה, אתה אומר

כי לרשויות לא היה אינטרס לטפח כי רצו שאני אלך מפה. איתן: אז למה אתה מעוניין לבעל הבית שהפתרוז הוא לפצות אותו? לקבל פיצוי אך לא לחזור.

יוסי: הנקודה ראויה. אבל אני לא יכול להציע לו את הפתרוז הזה. אני לא המדינה. אין לי רגשות אשם. אני נולדתי פה. גדלתי פה. אני לא מכיר משהו אחר. אני גם השקעתי

אבל מצד שני. ואני לא כזה יפיוף אני רוצה לישוז בשקט.

הבית.

יוסי: אני לא הבאתי אותו יוסי: אני חושב שצריר שתהיה [הפליט] למצב הזה. יש מדינה. הדדיות. אם אני נותן לפליט שגורש מכאן לחזור אז תתן לפליט שגורש משם ממדינות מי שהעיפו אותו מביתו צריד ערב לחזור גם. אני חושב אם לפצות אותו או לתת לו את אנחנו היינו מסוגלים לחיות כמו באירופה, המזרח התיכוז

היה פורח. אנחנו לא מסוגלים. האנשים יותר מדי טעונים.

מג'דולין: אני שומעת ממד דברים שאני לא שומעת בסביבה שלי. אני גרה

בלוד. יוסי: אני בן 46, אני זוכר שהיו פה ... פעם באו לפה אנשים ותלו שלטים "שיח" מונס". יש למטה ליד אי התנועה שלט כתוב עליו מונס". "שיח" מישהו רציתי אותו, לדעת מי עדייז זוכר? לי מחקו

איתן: הוצאנו מפה חדשה של תל אביב עם כל הכפרים שהיו.

מהפנים.

יוסי: בשביל מה לכם, מה זה אתה חייב להפסיק את המקליט

שם מול העמוד השלישי היה המסגר. מהעץ הזה ועד העמוד השני, נושק למסגר, היה מגרש למכוניות של משפחת פרץ. בית הקברות נמצא מהכניסה לחניון למטה מערבה ועד כל השטח ההוא לשם.

מביא חוץ מכאב ראש.

מסגד... ובית הקברות.. יוסי: לא. לא. תקשיבי.

מג'דוליז: אני זוכרת שהיה פה

המסגד... היה... את רואה

את העמוד השלישי ההוא.

מג'דוליז: הקברים היו מכוסים בשיש לבן. אנשים עקרו ולקחו את השיש.

יוסי: אנשים לקחו שיש. ברזלים. היה פה בית ספר ״ברושים״... תלמידים היו לוקחים גולגולות... שאלוהים יסלח לי... הרמתי כמה טלפונים ואמרתי לאנשים שזה לא בסדר מה שהתלמידים עושים. הלכתי אישית לבית הספר. מגרש החנייה נבנה על בית הקברות. אני יודע זאת באופן אישי. תקשיבי, בית הקברות היה מהכביש ולשם. אני מכיר את המקום. שיחקתי פה בתור ילד.

צמר: כמה בתים נשארו? יוסי: כל מה שאתה רואה זה שלי. רק הבית הזה הוא מאז שהכפר היה קיים. שני הבתים האלה הם לא של פליטים...

עמר: זאת אופציה?

עמר - מה הכוונה?

המחיר שלה.

יוסי: זאת אופציה. השאלה מה

רוצה שתקליט אותי...

אחרי שנפרדו מיוסי השיחה עם מג'דולין המשיכה.

# :מג'דולין אבל יש" הבדל בין השייכות שלי לשייכות שלו".

עמר: שמענו עכשיו את יוסי. הוא גר בבית של משפחת פליטים מאלשיח' מוּנס, הוא נולד בבית הזה וגדל בו, הוא מספר על השייכות שלו לבית ולאזור. איך הרגשת כששמעת את הדברים שלו?

מג'דוליז: היה לי קשה לשמוע את הסיפור שלו. אבל יש הבדל בין השייכות שלי והשייכות שלו. האדמה היא שלי. השם הוא שלי. הוא בא לכאן כדי לגור והמקום הפך למקום מגורים שלו. השייכות שלו אינה למולדת.

עמר: בן כמה היה אבא שלך כאשר יצא את אלשיח' מוּנס? מג'דולין: היה בשנות השלושים.

עמר: ומתי את נולדת?

כי אני רוצה להגיד משהו שלא מג'דוליז: אני הבת של הנכבה. באללד יש הרבה אנשים אחרי נפילת הארץ, משפחתי שבמקור מאלמג'דל. הייתה נצורה בתוך אלמג'דל עמר: מאז את גרה באללד.

עם כל תושבי אלמג'דל. שם מג'דולין: נכון. היה לנו בית

בשנת 1949?

מג'דולין:

נכון. אחרי זה משפחתי ניסתה לחזור ליאפא אד לא הרשו להם, ניסו לאלשיח׳ מונס וגם לשם לא הרשו להם. בהתחלה בנו אוהל כדי לגור בו ואחר כך בצריף. מאוחר גרו בתוך מסגד נטוש. לאבא שלי היה בית באללד (לוד), אך בגלל האירועים הכואבים שהתרחשו באללד הצליח להגיע לשם. אחר כך מאלמג'דל הוא

באזור אללד. עבר לבית שלו באללד.

עמר: איך הוא הצליח לחזור רנין: מה הדברים הכי רחוקים לאללד?

מג'דולין: כי גרשו חלק גדול מג'דולין: אני זוכרת את המסגד מאנשי אלמג'דל לשם. היום שגרנו בו ברמלה ואת הנחשים

באללד כי אבא שלי עבד ולפני עמר: את נולדת באלמג'דל הנכבה] משקיף בענף פרי הדר

רמת חיים מצוינת. אחרי ואחרי מלחמת ששת הימים. הנכבה הם חיו במצב הכי גרוע תושבי הכפר התחילו לבוא שיכול להיות. בהתחלה אנשי אלינו וביחד ביקרנו את הכפר. משפחתי שתקו ולא סיפרו ביקרנו בבית הקברות. כל אחד את הסיפור שלהם כי הייתה חיפש את קברי קרוביו. היה

שהיו בתוכו. למשפחתי הייתה מג'דולין: הייתי בת שמונה. סמינר הקיבוצים וליד מלון

היא

שלי

מונס.

זכרוז

שמו

באלשיח' מוּנַס היה למשפחתי,

בית בידס, היה באזור מול

מפלח

בית קברות אחד, הוא היה של כל תושבי אלשיח׳ מונס.

כפר ערבי, אך הוא קיבל אותנו מאיפה צמר: בצורה לא מתאימה ורחה כל האינפורמציה שלד על הכפר הצעה שהצענו. ומה שקרה בו?

שלי. אחרי 67

המשפחה סיפקו

מאבא

הדודים

יש לי

מעולה.

סאמי

בידס.

הבית שלו קיים

עמר: מתוך ההיכרות שלך את מג'דולין: רוב אביך ואת המבוגרים שסיפרו האינפורמציה את סיפור הכפר, האם יש הבדל בינך לבינם בהתייחסות לכפר ההרוס?

רמת אביב. ניסינו דרך זוכרות

למנוע את הריסת הבית אך

לא הצלחנו. מחברת אפריקה-

ישראל אמרו שיאפשרו לנו

לציין בכמה מלים שהבית הזה

שייר למשפחת בידס. אר הבית

כולו נהרס. אחר כך פנינו

לנשיא אוניברסיטת תל אביב

שיציב שלט המצייו שהיה כאז

מג'דוליז: אבא שלי לא האריד ימים אחרי הנכבה. אחרי מותו עוד מידע. חלק אנחנו מעבירים את המידע. הוא בהתחלה שתק. אחרי 67, המשפחה גדלה בינתיים, הספיקו לחיות באלשיח׳ כאשר האחיינים שלו הגיעו מעמאן הוא התחיל לדבר על משפחה הכפר, הוא נזכר בכל אזור בן 75. יש לו ובכל אבן. אני הפנמתי את הסיפור מחדש.

עמר: האם הוא דיבר כנכנע ומשלים או שהיתה אצלו תקווה? ואת?

מג'דולין: הוא דיבר עם תקווה בוודאי. אני כמובן רוצה לחיות איפה שהיתה המשפחה שלה. כאן השורשים שלנו ושל המשפחה שלנו. כשמשחזרים



להם תקווה לחזור. רק אחר כך שברו את השתיקה.

עמר: בת כמה היית כשבאת

עד היום, ברחוב לבנון מס' 45. הבית נהפך למקום דתי ליהודים. הבית האחרון שהרסו

בפעם הראשונה לאלשיח מוּנס וראית את הבית שלכם?

למעלה // חברת אפריקה-ישראל הורסת את בית משפחת בידס כדי לבנות בנין דירות. דצמבר 2003

שאת זוכרת מהילדות שלך?

הכל קשור בכפר וביאפא. הקשר נותר חזק. וכשאני אני מציגה את עצמי אני אומרת: מג'דוליז בידס מז הכפר אלשיח' מונס - יאפא.

רניז: אתם המשפחה היחידה שנשארה בתוד הארץ ולא ?היגרה

מג'דוליז: מתוד משפחתנו הגדולה. אבא שלי היה היחיד שנשאר כאן. השאר הלכו לסוריה, לבנון, טולכרם ועמאז. יש משפחה אחת שפנתה דרומה. עלתה לאונייה האחרונה לעזה. אחר הדודים שלי הלד לכיווז עזה. לא הייתה דרך חזרה. קרובת משפחה שלי היגרה עם בנה הנכה. אנשים אמרו לה שתעזוב אותו כדי שלא יעכב אותם. היא סירבה. עמר: ממה שאת יודעת. האם יציאת הכפר הייתה בבהלה? בפחד?

מג'דולין: נכון. היו משפחות שהשאירו תבשילים על האש. המשפחות העשירות יותר עזבו מהר יותר. אבל אחרי הריגת סמיר בידס ואחרי שחסמו את הדרך בין אלשיח' מוּנַס ויאפא, זה זירז את יציאת התושבים. בנוסף לכך, סיפורי ההפחדה, ההרג וההרעבה מהכפרים השכנים והגעת הפליטים לאלשיח' מוּנס דחף את האנשים לעזוב את המקום.

ז"ל. ראיינתי אותו פעם.

בתוך הארץ?

פעם נסעתי עם הרכב שלי לעמאן, אחת הנשים נישקה את גלגלי המכונית כי הם נגעו

הקול של האדם הנחוש לשוב. הקיימת היום.

מג'רולין: החלום קיים ולא על אי לוחמה הדדית? ניתן למחוק אותו. נכון שהוא מג'דולין: לפלסטינים לא היה מתנגש עם המציאות, אני תמיד נשק כדי להילחם. היחסים חושבת על הכיוון שבו אנו בינם לבין היהודים היו יחסי

מנהל מטייבה. רפיק אלסאלח אני הושפעתי מאוד מהבית

באבני המולדת. עמר: מה לגבי החלומות מאשימים והעתיד? מה יכול לקרות לדעתך? את מייצגת את שיבה שמתנגשת עם המציאות

את מסלול חיי המשפחה אז אלשיח' מונס היה הכפר היחיד לאז כל זה מוביל אותנו? שיש בו חשמל. מים זורמים עמר: וטלפונים. היה בו בית ספר התגשמה. מה תעשי עם מיסודי עד תיכוז. היה בית המציאות הקיימת? ספר מוצלח וילדים מכפרים מג'דוליז: דבר ראשוז אני נוספים באו ללמוד בו. היה לו רוצה לשוב ולהגשים חלום.

של אבא שלי שהרסו אותו. כי רנין: האם את מרגישה יותר ביקרתי בו הרבה. גדלתי עליו. אחריות בגלל העובדה שאתם התקווה קיימת והחלום קיים. המשפחה היחידה שנשארה רנין: את מרגישה שחשוב לך לספר על הכפר לדורות

מג'רולין: אכן, תמיד ביקשו הבאים? ממני לצלם בשבילם את מג'דוליז: יש אצלי את התחושה הבתים. תמיד שאלו אותי מה הזאת. מוצא חן בעיניי שהדור קרה לבתים ולאדמות. כל הנוכחי יש לו את הרגש הזה. פעם שהם קופצים לביקור אני הדור שלי והדור היותר צעיר לוקחת אותם לכפר. משפחתי תמיד מגדיר את עצמו על היא חוליית קישור ביז הכפר פי המקור שלו. תמיד שואל לבין הפליטים. לפליטים יש ומתעניין. אך השאלה הקשה געגועים עצומים למולדת. ביותר היא למה יצאנו? אבא שלי חש כאב בכל פעם שנשאל

על כד.

עמר: ומה הייתה תשובתו? מג'דוליז: שתק. האנשים את הערבית שלא הגנה על פלסטיז.

עמר: האם אבא שלד סיפר גם על ההסכם שהיה בין תושבי אלשיח' מוּנס לבין היהודים

הולכים. יש לי הרבה תהיות מסחר. הם סחרו בפרי הדר והיו

לא ידעו מה קורה בכפרי הנסיונות למנוע זאת. ביקור הצפון כי לא הייתה תקשורת אחר שהיה כואב במיוחד, כמו היום.

כאשר באתי לכאז עם אחותי.

בעלה וילדיהם. הם צילמו את

שרידי הכפר. הלכנו לצלם

אנשים (אנשי שב"כ) ואמרו

שאסור לנו לצלם. הם לקחו

את המצלמה. ואחרי כמה ימים

החזירו לי את המצלמה אחרי

שמחקו את כל התמונות. זה

היה כואב. באותו יום צילמנו

מקומות רבים. את בית סבי

מחמוד בידס, את הבתים של

עמר: האם ישנם עדייז בכפר

אבו אלעבאס ואבו אלסעיד.

שנמצא היום ברחוב לבנוז.

עמר: את יכולה לספר לנו על

הבחורה היהודיה שיצרה איתך

קשר, כי היא רוצה להפיק סרט

על הכפר אלשיח' מוּנס שהיא

עבודה על מקום המגורים שלה,

כמו כל התלמידים במסגרת

פרוייקט "אני ומולדתי". מה

שקרה שהיא שאלה את אבא

עמר: האם שמעת מאביך שהיהודים בגדו באלשיח' מונס?

מג'דוליז: סיפורי בוגדנות. עם תחילת הנכבה. שמעתי סיפור על איש יהודי שמו "מוסא ווחמז" שאמר לאבראהים אבו כחיל, תן את המפתחות של הבית שלד. אני אשמור לד על הבית. אבו כחיל עזב את הבית ונסע לעמאן. אחרי תקופה הוא העביר מסר לחברו מוסא וביקש ממנו שיעזור לו לחזור לביתו בתים של המשפחה שלך? ושישלח לו כסף מהבית. מוסא מצדו החזיר תשובה ואמר "תשכח".

> על מדברת עמר: את הבית הירוק? שעדיין קיים באוניברסיטה?

מג'דוליז: כז. יש הרבה סיפורים עצמה גדלה בו? דומים לסיפור הזה. משפחת מג'דולין: כן, זו בחורה יהודיה אבו כחיל הייתה משפחה אמידה בעלת רכוש רב. בניה הפכו לאנשים עניים.

> רנין: האם היה לך ביקור מיוחד באלשיח' מונס?

מג'דולין: מאז 48, בכל ביקור שלה על המקום והוא נתן לה אנחנו רואים שחלק אחר מידע מוטעה. הוא שירת בחיל מהשטח נעלם. ב - 1.12.2003 האויר. סיפר לה שהאזור הזה היה רגע מאוד מאוד כואב היה אזור דיונות ופרדסים. כאשר ראיתי במו עיניי את הילדה רשמה את המידע

מובילים בחקלאות. האנשים פעולת הריסת בית סבי. למרות בעבודה שלה. אד כשגדלה ושאלה יותר על המקום ושמעה מאנשים נוספים וידעה שלמקום קראו כפר אלשיח' מונס ושמעה הרבה על בית בידס, היא חיפשה את השם בבית הקברות. אז הגיעו אלינו בידס בדפי זהב. הגיעה אלי וביקשה לראייז אותי ואף לצלם אותי לסרט שהיא מפיקה על אלשיח' מוּנס. היא אמרה שמה שאבא שלה סיפר לה לא היה נכון. היא רוצה לחשוף את האמת. בעיקר כי המשפחה שלה גרה באחד הבתים של המשפחה שלי, אבא שלה לא סיפר לה זאת.

עמר: הזכרת שחיל האויר השתמש בבתים שלכם? איך מג'דולין: ישנו בית אחד זה קרה?

מג'דוליז: נכוז. הבתים שלנו היו רחבים. באחד האזורים על החוף ששמו "אלרמאל" והחולותו. היו לאנשים ארמונות. לכל ארמון היה שם לפי הצבע שלו. היה בית ירוק למשפחת בידס. היה גם שבכיתה ד' התבקשה להכין בית אדום - זה שהרסו אחרון, היה בית לבן לאבו אלעבאס. דרד אגב. יש לאנשים יהודים תמונות של בתים באלשיח' מונס אך מסרבים לתת לנו

במהלך המלחמה, מסוקים נחתו על גגות הבתים האלה.

تنقل عائلتها في رحلة اللجوء من الشيخ مونتس إلى يافا ثم المجدل والرملة إلى أن استقرت في مدينة اللد. تعمل اليوم مديرة مدرسة في المدينة. ظل بيت جدها محمود بيدس، أبو صبحي، واقفا بشموخه وفنّه المعماري وصبغته العربية على أرض الشيخ مونس منذ أوائل القرن العشرين (١٩٠٠) حتى أوائل القرن الواحد

السيدة مجدولين صبحى بيدس، ولدت عام ١٩٤٩ في منطقة المجدل وذلك خلال

والعشرين، ففي كانون الأول من عام ٢٠٠٣ تم هدمه لصالح فندق «رمات أبيب» الذي بني على أراضي القرية. جمعية «زوخروت - ذاكرات» مع مجدولين وأطراف أخرى حاولوا، عبثاً، منع هدم بيت جدها ومسقط رأس والدها.

في شهر شباط ٢٠٠٨، قمت مع رنين جريس وإيتن برونشطين بمرافقة السيدة مجدولين بيدس في جولة بين المباني الفخمة لجامعة تل – أبيب القائمة على أنقاض قرية الشيخ مونس، التي لم يبق منها سوى بعض المنازل، أحدها هو ما يعرف بالبيت الأخضر والذي يستعمل اليوم كمقهى وملتقى لطاقم المحاضرين في الجامعة. منزل آخر يوجد داخل متحف أرض إسرائيل. أما المنازل القليلة الباقية فتسكنها عائلات يهودية.

خلال تجوالنا في المنطقة لفت نظرنا وأثار انفعالنا أحد البيوت المسكونة، اقتربنا من المنزل وبدأنا تصويره فخرج إلينا رجل يسأل عن سبب وجودنا قرب «بيته». بعد دقائق من الشك والاستفسار عن أهدافنا دار بيننا حديث مطوّل ولكنه حذر ولا يخلو من التناقضات. فقد توجّهت إليه السيدة مجدولين – والتي تعلم عن وجوده من قبل – « متى سوف تعطينا صور الشيخ مونس التي معك؟ الماذا تخفيها عنا؟». تبين أن هذا الشخص الذي طلب ألا يذكر اسمه أو أن نصوّره وهو يهودي في سنوات الأربعين من عمره، ولد ونشأ في هذا المنزل لعائلة قدمت من سوريا إلى فلسطين، يملك صوراً للمنطقة من بداية فترة النكبة ولا ينشرها ولأسباب شخصية» كما يقول. حاول أن يركز في حديثه على مشاكله مع جامعة تل أبيب، التي احتكرت المكان من البلدية، وعن محاولاتها إخراجه من البيت لتستولي عليه وعلى المنطقة لصالح الجامعة، ولا زال الأمر معلقاً بين الطرفين دون حلّ. فيما يلي نصّ أجزاء من المحادثة التي دارت في ساحة المنزل الذي يسكنه يوسي (اسم مستعار) والواقع في إحدى الساحات الخلفية للجامعة في يمات أبيب (الشيخ مونُس).

عمر: منذ متى أنت ساكن في هذا البيت؟

يوسي: أنا ولدت في هذا البيت. أحضروا جدي، وأبي كان ولداً، للسكن هنا. جدي وأبي حضرا من سوريا. أيضاً جدي لأمي سكن في الشيخ مونس، هناك تحت، بعد ك، قبل ذلك سكن في منطقة قريبة والعرب حرقوا بيته. أنا ولدت هنا ومن جهتي هذا هو بيتي. أنا حافظت عليه ووسعته. كل ما ترون هنا من اهتمام وبناء ونظافة، كل هذا عملي أنا، البلدية لا تعطيني أي شيء. البلدية والجامعة لا يريدونني هنا.

عمر: هل شغل بالك وهل تحدثم في عائلتكم عن سكنكم في بيت ليس لكم؟

في بيت لاجيء طرد منه؟

يوسي: نعم كثيراً. هذا الموضوع شغلني واهتممت به. يؤلمني أنهم طردوا شخصاً من بيته. بحثت وسألت عمّا حصل هنا عام ٤٨.

رنين: من هو صاحب البيت الأصلي؟

يوسي: لا أعرف. لم أنجح أن أصل إلى معلومات عنه. سألت وبحثت ولكن لم أنجح. أنا مستعد للسفر إليه في أي مكان في العالم. أنا أريد أن أشتري هذا البيت. أنا أصلحت وغيرت فيه كثيراً.

رنين: غيرت البيت من الداخل؟

يوسي: حافظت على المميزات والعناصر الأساسية فيه. لأني أحبها.

رنين: هل مكننا الدخول؟

يوسي: للأسف لا أستطيع، ربما مرة ثانية. مع تنسيق مسبق.... سألت واهتممت بما كان هنا، أنا أعرف أنه قبل ٤٨ كان يوسي: للأسف لا أستطيع، ربما مرة ثانية. مع تنسيق مسبق.... سألت واهتممت بما كان هنا، أغنياء وميسورين. كان هنا بيوت كثيرة للاستجمام لأشخاص أغنياء. بشكل عام قبل ٤٨ كانت علاقة جيرة حسنة بين العرب واليهود. أحياناً كانت تحصل مشاكل وأحداث. كانت حالة قتل هناك في حي «الواي»، ولكن الإجلاء لم يكن على هذه الخلفية، كان الإجلاء ... لا أعرف ما هو السبب، ولكن صار ضغط عسكري، وجاؤوا للمختار وقالوا له... اسمع الأفضل أن تتركوا البلد... إما أن تتركوا وإما نقتحم المكان، واعلم أنه إذا اقتحمنا.... فخرجوا جميعهم من القرية. من أجل تهويد المكان وحتى لا يعودوا [الفلسطينيون]، حلولوا إحضار جنود مسرحين إلى هنا، وأحضروا عائلات يهودية. على سبيل المثال، جدي لأمي بعد أن أحرقوا بيته قالوا له تعال إلى هنا وخذ بيتاً. بدأ الناس يتساءلون لو يأتي بعد قليل اللاجئون إلى هنا ويقولون هذا ليس لكم، ماذا نفعل؟ عندها قال بن غوريون أنه لن يكون شيء كهذا، هذا لكم... اليوم وبشكل سخيف أنا أعتبر «غازياً» بالنسبة للبلدية. أنا غاز رغم أنى ولدت هنا.

مجُدولين: ولكنهم لا يطردونك. هذا لن يحصل إلاّ اذا خرجت بإرادتك، صحيح؟

يوسي: لقد أداروا ضدي حروباً كثيرة. في سنة ١٩٦٨ صدرت خارطة بناء عن البلدية وقرروا أن هذه الأرض تتحول لصالح الجامعة. في كل مرّة كانت الجامعة على وشك... وكان لديها ميزانية... استعملوا أولاً [محامو الجامعة] الوسائل القضائية وبالمقابل يارسون عليك الضغط، يعطونك بعض القروش ويبدؤون بالبناء. كان هذا في فترة شركة «حلميش». اليوم اختلف الأمر، كانوا ضدى في محكمة،قبل إصدار الحكم بخطوة واحدة سحبوا الدعوى.

إيتن: لماذا؟ شعروا أنهم سيخسرون؟

يوسي: لا أعلم. ربما أنهم خافوا أن يخسروا القضية. اقترحوا علي المال حتى أخلي المكان. العائلات التي أخلت المكان منذ زمن تعود لمحاربة الجامعة. توجد هنا صراعات من أجل المال. الآن، الجامعة تطالبني بعشرة ملايين شيكل مقابل استعمال المكان ومغادرته. إنهم يضغطون على لأدخل معهم بمفاوضات.

رنين: هل تبقى في البيت أغراض أصلية؟

يوسى: حيطان البيت مبنية من حجارة وطين بسمك نصف متر. حافظت عليها لأني أحببتها.

إيتن: لماذا تبحث عن صاحب البيت؟

يوسي: لو أجد صاحب البيت لدفعت له الكثير من المال. لأني أعتقد أنه إذا كان هذا تابعاً لشخص ما وهو لا يستطيع أن يسكن هنا فالشيء البسيط الذي يمكنني عمله هو شراء البيت.

عمر: هذا يعني أن تقول لصاحب البيت، الحل أن تقبل بالتعويض لا العودة.

يوسي: نقطة مهمة، ولكني لا أستطيع أن أقترح هذا الحل. أنا لست دولة. أنا لا أشعر بالذنب. أنا ولدت هنا. نشأت هنا. أنا لم أعش شيئاً آخر. أنا استثمرت في هذا المكان وحافظت عليه بنفسي. لأن السلطات لم يكن لها مصلحة بتحسين المكان يوسي: «ولكن من جهة ثانية، وأنا لست مدلللاً، أريد أن أنام بهدوء»

تقرير - عمر اغبارية

لأنهم أرادوا أن أنصرف من هنا. إيتن: إذن، لماذا هذا الاهتمام أن تعوضه؟

يوسى: اسمع، أنا لم أسبب له [للاجيء] ما هو عليه، هناك دولة. ولكن من جهة ثانية - وأنا لست مدللاً - أنا أربد أن أنام بهدوء. من طردوه من بيته يجب تعويضه او إعادة البيت إلىه.

عمر: هل هذه إمكانية واردة؟ يوسى: هي إمكانية ولكن السؤال ما هو الثمن؟

عمر: ما قصدك؟

يوسى: أعتقد أنه يجب أن يكون الأمر متبادلاً، إذا سمحت للاجيء طرد من هنا أن يعود، إذن يجب أن تسمح للاجيء طرد من هناك [من دولة عربية] أن يعود أيضاً. أعتقد لو كنا قادرين أن نعيش كما في أوروبا لأصبح الشرق الأوسط مزدهراً. لكننا غبر قادرين. الناس مشحونون جداً.

مجدولين: أنا أسمع منك أشياء لا أسمعها من المحيط الذي أعيش فنه. أنا ساكنة في اللد.

بوسى: أنا ابن ٤٦ سنة، أنا أذكر أنه كان هنا..... قبل فترة جاء إلى هنا أشخاص وعلّقوا لافتات

« الشيخ مونّس». هناك تحت، قرب جزيرة السبر هناك لافتة صفراء مكتوب عليها «الشيخ مونّس»، شخص ما علَقها، أردت أن أعرف من لا يزال يذكر؟ لقد محوا الحي من أمام

إيتن: أصدرنا خارطة جديدة لتل أبيب مع كل القرى التي كانت.

يوسى: لماذا فعلتم؟ ماذا يجلب هذا

سوى وجع الرأس؟

مسجد.... والمقبرة... يوسى: لا، لا. اسمعى، المسجد .... كان.... هل ترين العمود الثالث هذا؟ هناك مقابل العمود الثالث

> هذه الشجرة حتى العمود الثاني، يلتصق ىالمسجد، كانت للسيارات ساحة «فيرتس»، لعائلة موجودة المقبرة من مدخل موقف السيارات هناك في الأسفل غرباً حتى تلك المنطقة كلها

كان المسجد. من

مجدولين: كانت القبور مغطاة برخام أبيض. صار الناس [البهود] بقلعون الرخام ويأخذونه. يوسى: أخذ الناس الرخام... والحديد. كانت هنا مدرسة «بروشیم»... کان الطلاب بأخذون الجماجم المقبرة.... ليسامحني ربی، اتصلت کثیراً

سأقول أشياء لا أريد أن تسجلها... وقلت لهم أن هذا الأمر غبر لائق، ذهبت شخصياً إلى المدرسة..... موقف السيارات هذا أقيم على المقبرة. أنا بعد هذه المحادثة، استمر اللقاء مع أعرف ذلك بشكل شخصي. أنا أعرف المكان حِيداً. كنت ألعب هنا عندما

كنت صغيراً.

مجدولن: أنا أذكر أنه كان هنا عمر: كم بيتاً بقى من بيوت القرية؟ يوسى: كل ما تراه هنا هو ملك لى. هذا البيت فقط هو من بيوت القرية. أما هذان البيتان فليسا للاجئين..... ىجب أن توقف جهاز التسجيل.... لأني

عمر: قديش كان عمر والدك لما طلع من الشيخ مونّس؟ مجدولين: كان بالثلاثينات.

وانتماؤه»

مجدولين:» في فرق بين انتمائي

عمر: أنت ولدت بالمجدل عام ١٩٤٩؟ مجدولين: صحيح، وبعدين حاولوا أهلى يرجعوا على يافا بس ما سمحوا لهم وبعدين على الشيخ مونس وكمان ما سمحوا لهم، بنوا أوَّلها خيمة وبعدین «صریف» [بیت صفیح]

بجامع سكنوا مهجور، كان لأبوي باللد دار، بس نتيجة الحوادث الاليمة اللى صارت باللد ما قدر يروح لهناك، بس بعد هيك نجح يروح على اللد من

مجدولين: معظم المعلومات من عمر: وكيف قدر يرجع على اللد؟ مجدولين : اطلعوا قسم من أهل المجدل على اللد، اليوم قسم كبير من أهل المجدل موجودين باللد عمر: ومن يومها وانت ساكنة باللد؟ مجدولين: صحيح، مع انه البيت كان موجود من قبل لانه أبوى كان مراقب

> عمر : انت وينتا انولدت؟ مجدولين: أنا بنت النكبة، بعد ما سقطت البلاد كان أهلى محاصرين بالمجدل مع كل أهل المجدل وأنا انولدت هناك

المجدل.

حمضيات بمنطقة

رنين: شو أول أشياء تتذكريها بطفولتك؟

مجدولين: بتذكر الجامع اللي سكنا فيه بالرملة والأفاعي اللي فيه، أهلي كانوا

عايشن بحاله ممتازة ومقتدرة وبعد النكبة عاشوا بأسوأ حال، بالبداية كانوا أهلى صامتين لأنه كانوا متأملين يرجعوا وبعدين صاروا يحكوا. عمر: قديش كان عمرك لما اجيت أول

مرة وشفت بيتكم؟ وسكنوا فيها وبعدها مجدولين : كان عمري ٨ سنين، وبعد

حرب ال ٦٧ صاروا بيجوا أهل البلد ونروح سوا على البلد ويزوروا المقابر وكل واحد بدوّر على قبور وبيوت

عمر: وهاى المقبرة كانت لكل البلد؟ مجدولين : نعم، لكل أهل الشيخ

عمر: من وين حصلت على كل المعلومات الموجودة عندك؟

والدي، وبعد ال ٦٧ حصلت على معلومات من باقى العائلة، قسم من أولاد عمى عاشوا بالشيخ مونس، عندی قریب عائلة عمره ۷۵ سنة، وعنده ذاكرة ممتازة اسمه سامي مفلح بيدس، ولليوم بيت والده موجود، بشارع لبَنون اليوم، وتحول لمكان ديني لليهود، وآخر بيت هدّوه بالشيخ مونس لدار بيدس كان منطقه مقابل «سمينار هكيبوتسيم» [كلية لتأهيل الملعمين] قرب فندق «رمات افیف»، حاولنا بواسطة «زوخروت» انه نمنع الهدم لكن ما نجحنا، وقالت لنا شركة «إسرائيل: أفريقيا» انه راح نسمح لكم تكتبوا كلمتين انه هذا البيت تابع لدار بيدس، بس كل البيت هدم، بعدها توجهنا لرئيس جامعه تل أبيب انه ينصب لافتة ويذكر فيها انه هون كان في قرية عربية، لكنه

السيدة مجدولين بيدس

استقبلنا بطريقة غبر ملائمة ورفض أي عرض قدمناه.

عمر: من معرفتك لوالدك والكبار اللي كانوا يحكوا عن البلد، في فرق بينك وبينهم حول كيفية التعامل مع البلد المهجرة؟

مجدولين: والدي ما عاش كتبر بعد النكبة، وبعد ما مات نقلنا كل المعلومات، بس بالبداية كان صامت، وبعد ال ٦٧ لما كبرت العائلة أجوا أولاد إخوته من عمّان بدأ يتحدث عن البلد ويتذكر كل منطقة وكل حجر فيها وإحنا تشرّ بنا كل القصة من جديد. عمر: كان يحكى من منطلق مستسلم؟؟ أو كان عنده أمل؟

> مجدولين : طبعا كان عنده أمل. عمر: وأنت؟

مجدولين : أنا طبعا بدى أعيش وين كانوا أهلى، هون جذورنا وأهلنا، ولما نفتح خريطة العائلة كلها مربوطة بالبلد وبيافا، وما زال الرابط قوى، ولما بعرّف نفسى بقول مجدولين بيدس من الشيخ مونّس: يافا.

عمر: إحنا سمعنا اسًا الشخص اليهودي «يوسى» اللي ساكن بهذا البيت، بيت لعائلة مهجرة من الشيخ مونّس، هو ولد فيه وكبر فيه وبحكى عن انتماؤه للبت والمنطقة، كيف شعرت لما سمعت قصته؟

مجدولين: كتير صعب لما سمعت قصته، لكن في فرق بن انتمائي وانتماؤه، الأرض إلى والمكان إلى والاسم إلى، بينما هو أجا وسكن هون وأصبح المكان سكنه، وانتماؤه غير وطني. رنين: انتم العائلة الوحيدة التي بقيت وما هجّرت للخارج؟

مجدولين: فقط والدى من كل العائلة لمتفرعة بقى من الشيخ مونس والباقى هاجر على سوريا ولبنان وقسم على طولكرم وعمان وفي عائلة وحيدة اتجهت للجنوب، اتجهت للجنوب في آخر سفينة اتجهت لغزة، كان لى عم اتجه لطريق غزة. وما كان في طريق رجعة. كان عندي قريبة كان معها ابن معاق، أخذته معها وقالولها الناس اتركبه حتى مشوا بسرعة لكنها

عمر: من القصة اللي سمعتيها، أهل البلد تركوا بهلع وخوف؟

مجدولين: صحيح، في عائلات تركت الأكل على النار، العائلات المقتدرة طلعت أسم ع، لكن بعد مقتل سمر بيدس وبعد ما سكروا الطريق بن يافا والشيخ مونّس سارع بإخراج الناس، وقصص الخوف والقتل والتحويع للقرى المجاورة ووصول اللاجئين على الشيخ مونّس خلّت الناس تطلع.

الشبخ مونّس كانت القربة الوحيدة اللى فيها كهرباء وماء وتلفونات، وكان في مدرسة من ابتدائي لثانوي، كانت ناجحة واجوا عليها من القرى المجاورة، مديرنا كان من الطيبة المرحوم رفيق الصالح، أجريت معه مرّة مقابلة.

اكبر لأنه انت العائلة الوحيدة التي

مجدولین: صحیح، باستمرار، دایا مجدولین: کان صامت، هم بتهموا بطلبوا منى اصوّر بيوت وباستمرار بسألوني شو صار بالبيوت والأراضي ولما بيجوا باخذهم على البلد، عائلتي هي حلقة الوصل بين القرية

واللاجئين. اللاجئين عندهم حنين كبير للوطن لدرجة إنه طلعنا مرة على عمان بالسيارة وفي امرأة قبّلت عجال السيارة لأنها دعست على حجار

عمر: خلينا نحكي عن حلم وعن مستقبل؟ شو ممكن يصر؟ انت بتمثلى صوت الإنسان المصرّ على العودة والذي يتصادم مع الواقع

مجدولين: الحلم موجود وما راح نحيه، لكنه دائما يتصادم مع ارض الواقع، دامًا يفكر لوين إحنا متجهن، عندی کتبر تساؤلات لوین راح توصلنا

عمر: لو فرضنا صارت عودة، شو راح تعملي بالواقع الموجود؟

مجدولين: أول شي بدّى ارجع وأحقق الحلم، جدا تأثرت ببيت والدي اللي هدوه لأني زرته كتير وكبرت عليه. الأمل موجود والحلم موجود.

رنين: بتحسى انه مهم عندك تحكى عن البلد للأحبال القادمة؟

مجدولين: عندى هذا الشعور. اللي بعجبنى انه جيل اليوم عنده هذا الشعور، جيلي والجيل اللي بعدى دامًا بعرّف نفسه من وين أصله، دامًا بسأل ويستفسى لكن أصعب سؤال رنن: هل انت بتشعري مسؤولية هو ليش طلعنا، كان والدي يتألم لما ىسألوه هذا السؤال.

عمر: وشو كان بجاوب؟ القيادات العربية انه ما دافعت عن فلسطين.

عمر: خبرك والدك عن اتفاق بن اليهود وأهل الشيخ مونس على عدم

اعتداء وفقط بآخر لحظه صار في وأولادها، وصاروا يصوّرا آثار البلد، تضييق عليهم؟

ورحنا نصور بالمقبرة، وعندها أجوا

علىنا «ناس» [مخابرات] وقالوا لنا

ممنوع تصوروا واخذوا الكاميرا، وبعد

فتره أرسلوها على بيتنا لكنهم قاموا

محى كل الصور. وهذا الموقف كتير

كان مؤلم. يومها صورنا كتير أماكن،

صورنا بیت سیدی محمود بیدس،

عمر: في بيوت للعائلة بعدها

مجدولين: في بيت واحد موجود اليوم

عمر: اليوم حكتيلي عن يهودية كانت

ساكنه هون وقررت تعمل فيلم عن

مجدولین: های بنت یهودیة، کانت

وهي صغيرة بصف رابع، طلبوا منهم

بعملوا بحث عن مكان سكناهم،

بحث « أنا وموطني»، واللي صار انه

أبوها كان يعطيها معلومات، وكان

والدها بشتغل بسلاح الجو ويحكى لها

انه المنطقة كانت أرض رمال وبيارات،

البنت كتبت هاى المعلومات ببحثها،

س لما كبرت صارت تسأل اكثر ناس

والناس صارت تحكى لها انه هاى

البلد اسمها الشيخ مونس وسمعت

كثير اسم عائلة بيدس، راحت على

دليل التلفونات وبحثت على اسم

بيدس وهيك وصلتنى وطلبت انه

تقابلني وتصورني لفيلم انتجته عن

الشيخ مونس وقالت لي انه اللي شو

خبّرها أبوها كان خطأ وهي بدها

تظهر الحقيقة، وخصوصاً انه أهلها

سكنوا في احد بيوت أهلى بس أبوها

وأبو العباس وأبو السعيد.

موحودة؟

ىشارع «لىَنون».

الشيخ مونس؟

مجدولين: الفلسطينيين ما كان معهم أسلحة يحاربوا وعلاقتهم مع اليهود تجارية، كانوا يتاجروا بالبرتقال وكانوا رواد بالزراعة، وما كانت الناس تسمع عن قرى الشمال لأنه الاتصالات ما كانت مثل اليوم.

عمر: هل كان شعور عند والدك انه اليهود غدروا بالشيخ مونس؟

مجدولين: في قصص غدر، العلاقة كانت مبينه على التجارة، لكن في أبان فتره النكبة سمعت بقصة عن رجل يهودي اسمه موسى واحمان قال لإبراهيم أبو كحيل أعطيني المفاتيح وأنا بهتم ببيتك، فترك البيت وطلع على عمان وبعد فترة أرسل رسالة لموسى انه يساعده يرجع على بيته أو يبعتله مصارى من الدار، ولما حكوله بعتله موسى وقال له «إنسَ».

عمر: إحنا عم نحكى عن «البيت الأخض »؟ والبيت اليوم لا زال موجود وتابع لجامعة تل أبيب.

مجدولين: نعم، ومثل هاى القصة سمعت كتر قصص. عائلة أبو كحيل كانت حالتهم عائلة ثرية وغنية ومعظمهم ملاكين وتحولوا لعائله

رنن: هل في زيارة مميزه كانت لك للشيخ مونس؟

مجدولين: بعد ال ٤٨، كل مرة منيجي منلاقى قسم كبير من المنطقة بروح، في ١/١٢/٢٠٠٣ كان لحظة جدا جدا ألىمة لما شفت بعيني هدم بيت جدى بالرغم من كل المحاولات. زيارة أخرى مؤلمة كانت لى مع أختى وزوجها

عمر: حكتيلي انه سلاح الجو كانوا يستعملوا بيوتكم؟

مجدولين: صحيح، الدور كانت واسعة وكان في منطقة اسمها منطقة الرمال على الشاطئ، كانت هناك قصور وكانوا يسموا القصر حسب لونه، كان في ست اخض لعائلة سدس، وفي بيت أحمر: اللي هدّوه آخر واحد: وفي بيت أبيض لأبو العباس.

عمر: كانت طيارات الهليكوبتر تهدّي عليها؟

مجدولين: نعم، خلال الحرب. في أشخاص يهود معهم صور لبيوت بالشيخ مونّس بس ما بدهم يعطونا الصور.

رنين: بشكل عام الجيل الثاني للنكبة ما بحكى عن اللي صار، انت بتشوفي حالك مميزة او تختلفي عن جيلك؟ مجدولين: في عائلتي كل جيلي بتحدث وبحكى بس مش الكل بطلع للصحافة، لأنه في أشخاص كتير اللي بخافوا بفتحوا الألم. في كتبر أشخاص أعطوني معلومات بس كانوا يخافوا اذكر اسمهم.

ניקיון מוסרי, אלא עיקרון שאם אינו מתקיים כולנו נהפכים לברברים ומי שלא רוצה להיות ברברי, רצוי שיתחיל לזכור..."

(מתוך דבריו של פרופסור משה צוקרמן, המכון לחקר היסטוריה גרמנית והמכון להיסטוריה ופילוסופיה, בפאנל בנושא שיח' מואניס באוניברסיטת ת"א מטעם עמותת 'זוכרות').

דבריו של פרופסור צוקרמן המשיכו להדהד בראשי ולהטריד אותי עוד זמן רב, כמו גם סירובו של נשיא אוניברסיטת ת״א להכיר בזכרו של הכפר שיח׳ מואניס שעל חורבותיו הוקמה האוניברסיטה ולאשר הצבת שלט בתחום המוסד המציין עובדה זו.

במסגרת פרויקט הגמר בבית הספר לאדריכלות, בשנת לימודי האחרונה, מצאתי לנכון לחזור ולעסוק בסיפורו ההיסטורי של הכפר אלשיח' מונס. פרויקט הגמר הינו פרויקט אישי במסגרתו נדרש כל סטודנט לעסוק בנושא שבחר באופן מקיף במשך שנת לימודים שלמה.

מסגרת זו וכן עובדת היותי סטודנטית במוסד זה היוו עבורי מצע ראוי לשוב ולהעלות לדיון את נושא התעלמותה של אוניברסיטת תל אביב מהזיכרון של הכפר.

בחרתי לעסוק במערכת היחסים שבין זיכרון למקום, בנקודה בה מתקיים המתח בין זיכרון לשכחה ומצאתי את הנושא מרתק ומאתגר להתמודדות מבחינה אדריכלית.

כוונת הפרויקט הייתה לטפל בנוף הקיים באופן המבקש לגלותו ולתת ביטוי לנוכחותו של הכפר הפלסטיני ההרוס, נוכחות אשר חרף כל הניסיונות מסרבת להימחק כלא הייתה.

השלב הראשוני של הפרויקט כלל מחקר היסטורי אותו ניתן לדמות לתהליך חפירה וקילוף לשם חשיפת עברו של המקום, גילוי שכבות נסתרות אשר הלכו ונמחקו עם הזמן, שכבות נכחדות או על סף הכחדה. המחקר עסק בלימוד שני הנרטיבים המקבילים, הנרטיב הפלסטיני אשר הושתק לאורך השנים אל מול הנרטיב היהודי-ישראלי אשר נמצא כשולט הן במרחב הפיזי (גיאוגרפי) והן במרחב התרבותי.

לימוד מתוך מפות (המוקדמת שבהן מהמאה ה-18) ותצלומי אויר של הכפר (המוקדם שבהם משנת 1944), העלה כי השטח שמדרום לקמפוס האוניברסיטה, המתפקד כיום כחניונים, הינו שטח בלתי בנוי בעיקרו שנותר מאדמות הכפר אלשיח' מונס.

תוכניותיה העתידיות של האוניברסיטה הראו כי הכוונה היא להרחיב את הקמפוס דרומה, כמובן, ללא כל אזכור עובדת קיומו של הכפר בעבר. למרבה האירוניה, עתידה האוניברסיטה לבנות בשטח זה, בין היתר, את בנין החוג לארכיאולוגיה.

במסגרת פרויקט הגמר "אלשיח' מונס – בין זיכרון למקום" הצעתי תכנית חלופית אשר אפשרה את התרחבותו העתידית של קמפוס האוניברסיטה דרומה תוך התייחסות ומתן ביטוי אדריכלי לזיכרון הכפר שיח' מואניס. ההצעה כללה יצירת חלל המעיד על היעדרותו של הכפר. תכנון חלל של היעדרות, ריק שנוצר עקב תהליך הריסת הכפר.

# אלשיח' מונס נוכחות שמסרבת להימחק

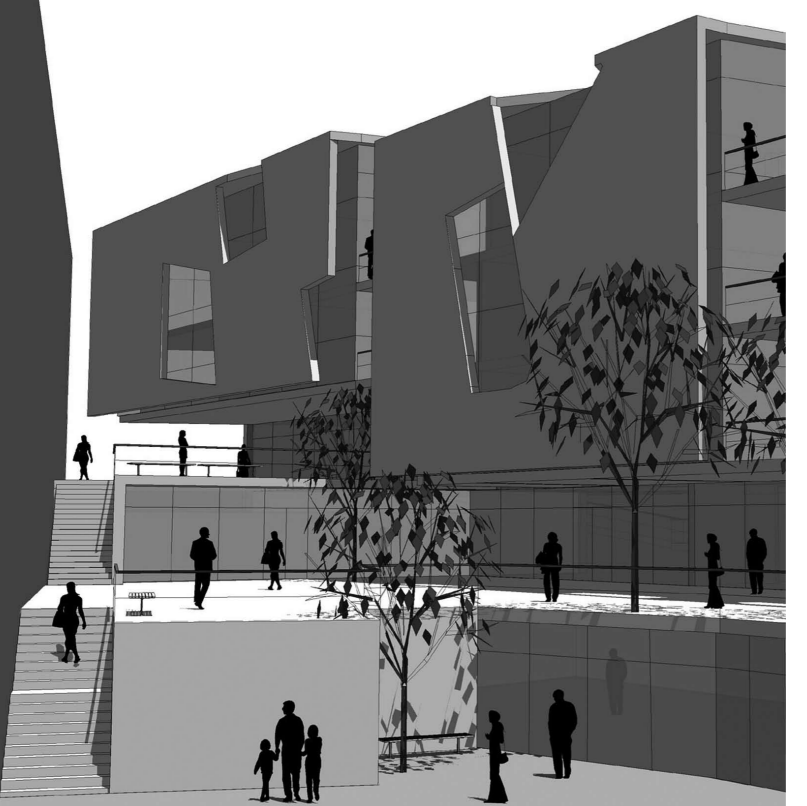
נורית מוסקוביץ

בסיפורו ההיסטורי של הכפר אלשיח׳ מונס נתקלתי לראשונה בשנה השלישית ללימודי בבית הספר לאדריכלות ע״ש דויד עזריאלי באוניברסיטת תל אביב.

במסגרת הקורס "אדריכלות ארץ ישראל" בחרתי לכתוב עבודה על "הבית הירוק", מבנה שהיה מוכר לי אז כבית סגל המרצים של אוניברסיטת ת"א וכמקום המשמש לאירועים. בשלב זה, היה בידי מידע חלקי ומצומצם על עברו של הבית וכל שכן על עברו של הכפר הפלסטיני ששכן שם. לצורך כתיבת עבודתי, נדרשתי לספרי ההיסטוריה שעל מדפי ספריית האוניברסיטה ולתדהמתי, כל מה שהצלחתי לדלות היו רסיסי מידע אשר רק הגבירו את סקרנותי באשר להיסטוריה של המקום בו ממוקם מוסד זה. בחיפושיי, צדה את עיניי מודעה כתובה בערבית ובעברית וכותרתה "אוניברסיטת אלשיח" מונס". לראשונה, התוודעתי לפעילותה של עמותת "זוכרות" אשר יזמה סיור בשטח הכפר ויום עיון בנושא.

"אנחנו נמצאים פה כרגע על קרקע ומדברים על זכירה של מה שהיה פה פעם על הקרקע הזו. ומשעה שאנחנו לא מסוגלים לתת את הדין וחשבון, שהדיבור שלנו לא יכול להשיב יותר את מה שהיה על כנו, אבל לפחות יכול לסמל את האפשרות שנזכור שהיה פה משהו, עצם הקיום שלנו באוניברסיטה הזאת הופך להיות אידיאולוגי.

שימו לב, אני לא אמרתי שצריך להחריב את האוניברסיטה הזאת. אני גם לא אמרתי שלא צריך להמשיך את הקיום שלנו פה כמוסד להשכלה ולתרבות. כל מה שאני אומר הוא, שאם איננו נותנים את הדין וחשבון, ולו הסימבולי, על העובדה שאנחנו פה עושים מדע ועושים תרבות ועושים השכלה מבלי להבין שהחרבנו תרבות, החרבנו חיים, החרבנו השכלה, החרבנו מה שהיה פה. ההשכלה, התרבות והמדע שלנו הופכות למשהו אידיאולוגי מעיקרו. הזכירה אינה רק עניין של



החלל הלא בנוי, אשר נותר כפצע בנוף, הוגדר באמצעות רצועת מבנים אשר תחמו אותו ותוכננו לתפקד כמבני האוניברסיטה. כחלק מרצועת מבנים זו תוכננה בפירוט חלופה לבנין החוג לארכיאולוגיה אשר, כאמור, עתיד להבנות בשטח זה.

עקבותיו של הכפר קיבלו ביטוי נוסף בחלל באמצעות חפירת תוואי צירי התנועה המקוריים בקרקע ליצירת חללים נגטיביים. צירי התנועה החפורים נועדו ליצור חוויה המדמה את חווית השיטוט ברחבי הכפר וכן לתפקד כמערך תנועה להולכי רגל המקשר בין הכניסה הדרומית של האוניברסיטה למוקדי התחבורה הציבורית הממוקמים דרומית לה. באופן זה, הופכת נוכחותו הסימבולית (או שמא, אי נוכחותו) של הכפר, לחלק בלתי נפרד ממערך כולל של פעילות עירונית והמפגש עמה הוא בלתי נמנע.

פרויקט הגמר, בהנחייתו של אדריכל דני לזר, זכה במקום הראשון בתערוכת סטודנטים מצטיינים מטעם בית הספר לאדריכלות באוניברסיטת תל אביב וכן זכה במקום הראשון בתחרות לפרויקט גמר מצטיין במוסדות להוראת אדריכלות בישראל, פרס דויד עזריאלי לשנת 2005.

على اليسار - من اقتراح المهندسة نوريت موسقوفيتش لذكرى الشيخ مونس

משמאל // פרט מתוך עבודתה של נורית מוסקוביץ׳

بربرياً فمن الأجدى له أن يبدأ بالتذكّر....»

(من أقوال البروفسور موشه تسوقرمَن، من المعهد لبحث التاريخ الألماني والمعهد للتاريخ والفلسفة، خلال ندوة بموضوع الشيخ مونّس في جامعة تل أبيب نظمتها جمعية «زوخروت»).

ظلت أقوال البروفسور تسوقرمَن تطن في رأسي وتقض مضجعي زمناً طويلاً. كذلك الأمر بالنسبة لرفض رئيس جامعة تل أبيب أن يعترف بذكرى قرية الشيخ مونتس الذي اقيمت على أنقاضه الجامعة ولم يسمح بوضع لافتة في حرم الجامعة لتبين ذلك.

بإطار بحثي النهائي في مدرسة الهندسة المعمارية، في السنة النهائية لدراستي، ارتأيت أن أعود وأخوض في تاريخ قرية الشيخ مونتس. البحث النهائي هو بحث شخصي يلزم كل طالب من خلاله بالخوض في الموضوع الذي اختاره بشكل موسّع وعلى مدار سنة دراسية كاملة. هذا الإطار، وكوني طالبة في هذه المؤسسة، كانا بالنسبة لي خلفية مناسبة لأعود وأطرح للنقاش موضوع تجاهل جامعة تل أبيب لذكرى القرية.

اخترت أن أبحث في العلاقة بين الذاكرة والمكان، في النقطة التي ينشأ فيها الصراع بين الذاكرة والنسيان فوجدت الموضوع مذهلاً وذا تحديات من ناحية معمارية.

كان هدف المشروع معالجة المنظر الحالي بشكل يصبو إلى كشف القرية الفلسطينية المدمرة ويترجم وجودها، وجود يرفض أن يحى رغم كل المحاولات.

شملت المرحلة الأولى من المشروع بحثاً تاريخياً يشبه عملية حفر وتقشير لكشف ماضي المكان، كشف طبقات خفية محيت مع الزمن، طبقات فانية أو قريبة من الزوال. قام البحث بدراسة الروايتين المتوازيين،الرواية الفلسطينية التي أسكتت على طول السنين وبالمقابل الرواية اليهودية – الإسرائيلية المهيمنة على الفضاء الجغرافي وعلى الفضاء الثقافي الحضاري.

إن الاطلاع على خرائط ( أقدمها من القرن الثامن عشر) وصور للقرية من الجو ( أقدمها من سنة ١٩٤٤)، أظهر أن المنطقة الواقعة جنوبي حرم الجامعة، والمخصص اليوم لمواقف سيارات، ليس عليها بنايات وهي المنطقة المتبقية من أراضي قرية الشيخ مونّس.

أظهرت المخططات المستقبلية للجامعة أن هناك خطة لتوسيع حرم الجامعة من الناحية الجنوبية، وبالطبع دون ذكر حقيقة وجود القرية في الماضي. من سخرية القدر، أن من بين ما تخطط الجامعة إنشاءه في هذا المكان هو كلية علم الآثار.

في مشروعي النهائي « الشيخ مونّس - بين الذاكرة والمكان» اقترحت مخططاً بديلاً عكن الجامعة من التوسع جنوباً في المستقبل ولكن مع التطرق إلى قرية الشيخ مونّس وتأمين حيز لذكراها في التخطيط الهندسي. شمل الاقتراح إنشاء فضاء يشير على غياب القرية. تخطيط فضاء الغياب، هو الفراغ الذي نشأ بعد هدم القرية. الفضاء غير المبني، كالجرح المفتوح في المنظر، يكون محاطاً بسلسلة بنايات تابعة للجامعة. هذه السلسلة من البنايات تشمل بديلة لكلية علم الآثار المخطط بناؤها - كما أسلفت - في هذا المخارع الأصلية كخندق في الأرض لإنشاء فضاءات عكسية. تهدف الشوارع المحفورة إلى منح تجربة فعلية تشبه تجربة التجول في شوارع القرية، وكذلك لتكون شبكة ممرات للمشاة توصل بين مدخل الجامعة الجنوبي ومحطات المواصلات العامة الواقعة جنوب الجامعة. بهذه الطريقة، يتحول الوجود الرمزي (أو عدم وجود) للقرية إلى جزء غير منفصل من نظام شامل لحياة مدنية يكون التلاقي بينها وبين حضور القرية لا مفر منه.

مشروعي هذا، بإرشاد المهندس داني لزر، حصل على المرتبة الأولى في معرض الطلاب المتفوقين من قبل كلية الهندسة في جامعة تل أبيب وكذلك حصل على المرتبة الأولى في مسابقة «المشروع النهائي الممتاز» في معاهد تدريس الهندسة في المرائيل: جائزة دفيد عزريئلي لعام ٢٠٠٥.

# الشیخ مونّس حضور یرفض أن <u>م</u>حی

نوریت موسقوفیتش

التقيت للمرة الأولى مع تاريخ قرية الشيخ مونّس خلال السنة الثالثة لدراستي في معهد الهندسة المعمارية على اسم دفيد عزريئلي في جامعة تل أبيب.

في إطار مساق دراسي اسمه»هندسة معمارية في أرض إسرائيل» قررت أن أكتب بحثاً عن «البيت الأخضر»، كنت أعرف ذاك المبنى كمقر المحاضرين في جامعة تل أبيب وكمكان لإحياء المناسبات.

في هذه المرحلة، كان بحوزتي معلومات جزئية ومقتضبة حول تاريخ هذا البيت وبالطبع حول تاريخ القرية الفلسطينية التي كانت هناك. من أجل كتابة البحث كان علي أن أتوجّه إلى كتب التاريخ في مكتبة الجامعة، وكم كانت الصعقة عندما لم أنجح أن أدلو من المعلومات إلا الفتات. زاد ذلك من رغبتي بالتعرف على تاريخ المكان الذي تقوم عليه هذه المؤسسة. خلال بحثى عن مصادر، لفت نظرى إعلان باللغتين العربية والعربية عنوانه:

« جامعة الشيخ موتّس». هكذا تعرفت لأوّل مرة على فعاليات جمعية «زوخروت» التي دعت إلى جولة على أرض القرية وليوم دراسي حول الموضوع.

« نحن نتواجد هنا في هذه اللحظة على قطعة أرض ونتحدث عن تذكر ما كان هنا ذات مرة على هذه الأرض. وبما أننا غير قادرين على أن يحاسبنا أحد، وبما أن كلامنا لن يعيد أبداً الوضع إلى نصابه - لكنه على الأقل يمثل الإمكانية أن نتذكر أنه كان هنا شيء ما - فإنّ وجودنا في هذه الجامعة يصبح وجوداً أيديولوجياً.

انتبهوا، أنا لم أقل أنه يجب تدمير هذه الجامعة، ولم أقل أنه لا يجب أن نستمر في حياتنا هنا كمؤسسة تعليمية وثقافية. كل ما أقوله هو، إذا كنا لا ندفع الثمن، ولا حتى الرمزي، على أننا نصنع هنا علماً ونصنع حضارة ونصنع ثقافة دون أن نفهم أننا أهلكنا حضارة ودمّرنا حياة وخربنا ثقافة، هدمنا ما كان هنا، فإن ثقافتنا وحضارتنا وعلمنا تصبح أمراً أيديولوجيا من أساسها. التذكر ليس مجرد عملية تطهّر أخلاقي، وإنما مبدأ إن لم يتحقق فنصبح كلنا بربرين، ومن لا يريد أن يكون

## 28.10.03

לכבוד פרופסור

פרופסור איתמר רבינוביץ' נשיא האוניברסיטה אוניברסיטת תל-אביב

הנדון: אלשיח' מונס ואוניברסיטת תל אביב

עמותת "זוכרות" מספר עמותה: 580389526

לפרופסור רבינוביץ' שלום רב,

אנו פונים אליך בכקשה מעט בלתי שגרתית. כפי שודאי ידוע לך, קמפוס אוניברסיטת תל-אביב הוקם על אדמות הכפר אלשיח' מונס. עם התפתחות הבנייה בקמפוס, כמעט ולא נותר כל זכר לכפר – כאשר החריג הבולט הוא, כמובן, הבית הירוק, אשר הפך למועדון האוניברסיטה ע"ש מרסל גורדון. בקשתנו היא כי האוניברסיטה תציין, באופן צנוע, את העבר המחוק הזה.

על מכתב זה חתומים עובדים וסטודנטים של אוניברסיטת תל-אביב; חתומים גם צאצאי המשפחות הפלסטיניות אשר התגוררו בשיח' מונס עד 1948; וחתומים גם חברי עמותת "זוכרות", אשר שמה לה למטרה את העלאת זכר החיים הפלסטיניים בתקופה שלפני 1948 למודעות הציבור בישראל. משותפת לכולנו הידיעה, כי רק דרך הכרה היסטורית כנה ואמיצה ניתן יהיה לבנות בארץ השסועה הזו עתיד צודק. בהיותך היסטוריון, ודאי שתסכים עמנו כי מוסד תרבותי ראשון במעלה, כאוניברסיטת תל-אביב, מן הראוי לו שישמש דוגמא להכרה היסטורית.

בקשתנו היא כי אוניברסיטת תל-אביב תתרום את חלקה להכרה ההיסטורית הזו. עלו בדעתנו האופנים הבאים להנצחה הראויה, אולם נשמח לקיים דיון על דרכים אחרות:

תוספת אזכור מפורש של העבר הפלסטיני במנשר המתאר את "הבית הירוק" ובלוחית שתיקבע על אחד מקירותיו. המנשר הנוכחי (רצ"ב) מטשטש את העבר הזה. לגבי השנים הרלוונטיות, מסופר בו כי החל משנת 1924 נמכר חלק מאדמות הכפר. מיד אחר-כך, אנו למדים כי ב 1948 נקבע בכפר מחנה לח"י, וכי לאחר קום המדינה שוכנו בכפר אנשי חיל האוויר ואנשי מח"ל. אף מילה לא נאמרת על מה שארע לתושבי הכפר הפלסטינים, ולמעשה אפילו קיומם לא מוזכר הכפר הפלסטינים, ולמעשה אפילו קיומם לא מוזכר מפורשות. מחקרים אקדמיים שנעשו באוניברסיטת תל-אביב עצמה מדייקים בפרטים החסרים, ולא צריכה להיות כל בעיה להוסיף ציון קצר שלהם במנשר

מועדון האוניברסיטה. בכניסה לבניין המשופץ קבועה כעת לוחית, ובה רשום שם האדריכל האיטלקי, באופן שיוצר רושם כי הבניין נבנה, יש מאין, על ידו. ניתן לציין על הלוחית כי הבניין הוקם על יסוד ביתו של אברהים אבו-כחיל מן הכפר אלשיח' מונס. הן המנשר והן הלוחית הקיימים מציגים את העובדות ההיסטוריות באופן מעוות, שאינו הולם מוסד מכובד כאוניברסיטת תל-אביב.

 קביעת לוחית הנצחה במקום מרכזי בקמפוס, או בכניסה הראשית אליו, אשר תציין את העובדה שקמפוס האוניברסיטה נבנה, לפחות בחלקו, על אדמות הכפר הפלסטיני שיח' מונס.

באתרים תרבותיים רבים ברחבי העולם נהוג לקבוע לוחיות זיכרון מן הסוג האמור, ולציין באופן זה את עברו של המקום. הדחקה והשכחה של עבר, שאין חולק עליו, חזקה עליהן שיולידו מרירות וזעם. מחווה מאזכרת היא דרך לפיוס.

> מצפים לתשובתך החיובית איתן ברונשטיין, עמותת 'זוכרות'

> > רשימת חותמים מצורפת.

# אוניברסיטת תל-אביב

- כרופסור עדי אופיר, המכון להיסטוריה
- ופילוסופיה של המדעים והרעיונות
- >> פרופסור מירה אריאל, החוג לבלשנות
- אריכל אמנון בר אור, הפקולטה לאומנויות <<
  - רונר, המכון להיסטוריה << מרונר, המרון להיסטוריה של המדעים והרעיונות
- והפקולטה למשפטים >> פרופסור גר ברזילי, החוג למדע המדינה
- פרופסור רחל גיורא, החוג לבלשנות

והפקולטה למשפטים

- כרופסור ישראל גרשוני, החוג להיסטוריה של המזה"ת ואפריקה
- אפרופסור יעקב זוננשיין, ביה"ס לפיסיקה <</p>כרופסור איימי זינגר, החוג להיסטוריה של
- המזה״ת ואפריקה >> פרופסור שלמה זנד, החוג להיסטוריה
- פרופסור דן יעקבסון, החוג ללימודי עבודה <<
- >> ד״ר אורלי לובין, החוג לתורת הספרות הכללית
- כרופסור שמעון לוי, החוג לתיאטרון
  <</p>
  <</p>
  <</p>
  <</p>
  <</p>
  <</p>
  - ר"ר עובדיה עזרא. החוג לפילוסופיה
  - ר"ר טובי פנסטר, החוג לגיאוגרפיה
- פרופסור יהודה קופפרמן, החוג לאנגלית
- >> ד"ר יחיאל קלר, החוג לפסיכולוגיה >> פרופסור אריאל רובינשטיין, החוג לכלכלה
- ייי ארונן שמיר, הפקולטה למשפטים <<<
  - ד"ר ענת מטר, החוג לפילוסופיה
- גב' תרצה טאובר, הספריה המרכזית ע"ש << סוראסקי
- גב' אורה סלונים, הפקולטה למדעי-החברה
- א ג'ומאנה אבו עקסא, החוגים לפסיכולוגיה << ותקשורת
- אמי אבו שחאדה, החוגים להיסטוריה << ומזה"ת
  - יה אלוז. החוג לתיאטרוז <<
- >> הנא'א אמורה, החוג לחשבונאות וביה"ס לכלכלה
  - <> עדי אפרת, החוג לסוציולוגיה
- ישראל בלכמן, החוג לסוציולוגיה וביה"ס << לחינוך
  - , אייאד ברגותי, החוג לסוציולוגיה <<
  - ענת ברנד, ביה"ס לעבודה סוציאלית <<
  - מחמד ג'באלי, הפקולטה למשפטים
    - ארזה ג'ווברי, החוג לפיסיקה
  - יואב גולדרינג, החוג לסוציולוגיה <<
  - >> אביגיל גרץ, החוג לתורת הספרות
- יסמין דאהר, התכנית ללימודי נשים ומגדר << והחוג לסוציולוגיה

Y • • • • / Y • / Y A

حضرة رئيس جامعة تل أبيب، البروفسور إيتمار ربينوبتش تحية طيبة وبعد

الموضوع: الشيخ مونيس وجامعة تل أبيب

نتوجه إليك بطلب سيبدو غريباً لأول وهلة.

كما هو معلوم لديك فإن جامعة تل أبيب قائمة على أنقاض قرية الشيخ مونتس، وبعد توسيع البناء في حرم الجامعة لم يبق أي شيء يذكر من القرية ما عدا "البيت الأخضر» الذي تحول إلى ناد لأساتذة الجامعة ويحمل اسم مرسيل جوردون. مطلبنا هو أن تبين الجامعة ولو بشكل متواضع ذلك الماضى المخفي. لقد وقتع على هذه الرسالة موظفون وطلبة من الجامعة بالإضافة إلى أبناء عائلات فلسطينية سكنت القرية حتى عام ١٩٤٨، كما وقتع على الرسالة أعضاء جمعية "زوخروت» التي تعمل على زيادة وعى الجمهور الإسرائيلي عوضوع الحياة الفلسطينية قبل ١٩٤٨.

كلنا نتفق على المبدأ أنه فقط من خلال الاعتراف التاريخي الصادق والشجاع يمكن بناء مستقبل ذي عدالة في هذه البلاد الممزقة. لا بد أنك توافق معنا، كمؤرخ، أن مؤسسة ثقافية من الدرجة الأولى، مثل جامعة تل أبيب، حريٌ بها أن تكون قدوة في اعتراف تاريخي من هذا القبيل.

نحن نطلب أن تقوم الجامعة بدورها في هذا الاعتراف التاريخيّ. لقد تبادر إلى أذهاننا أشكال متعددة لطرق التخليد التي نراها ملائمة. كما ويسرنا أن نتباحث حول طرق أخرى:

1- إضافة شرح واضح حول الماضي الفلسطيني في المنشور الدعائي الذي يحكي عن "البيت الأخضر» وكذلك على لوحة تثبّت على أحد حيطانه. أما المنشور الحالي (مرفق) فهو يشوّه ذلك الماضي. ففيما يتعلق بالسنوات ذات العلاقة، كتب هناك أنه منذ بداية ١٩٢٤ تم بيع قسم من أراضي القرية. ومباشرة بعد ذلك نفهم منه أنه في سنة ١٩٢٨ أنشيء في القرية معسكر "ليحي»، وبعد قيام الدولة تمّ توطين جنود سلاح الجو وعناصر "ماحل» في القرية. لم تكتب أي كلمة عمًا حصل لسكان القرية الفلسطينين، بل ولم يذكر وجودهم بشكل صريح.

إن الأبحاث الأكاديمية التي أجريت في جامعة تل أبيب نفسها توفر معلومات دقيقة حول التفاصيل الناقصة، فمن المفروض ألا تطرأ أي مشكلة مع إضافة نبذة من هذه الأبحاث في منشور نادي الجامعة. هناك لوحة مثبتة في مدخل المبنى المرمّم كتب عليها اسم المهندس الإيطالي، توحي بأنّ المبنى كله، من صنع يده ولم يكن من قبل شيئاً. من الممكن أن نضيف على اللوحة أن المبنى أقيم على هيكل بيت إبراهيم أبو كحيل من قرية الشيخ مونّس.

إنّ المنشور واللافتة، على حد سواء، يعرضان الحقائق التاريخية بشكل مشوّه، لا يليق بمؤسسة موقرة مثل جامعة تل أبيب.

٢- تثبيت لافتة تذكارية في موقع مركزي داخل الحرم الجامعي، أو على مدخله الرئيسي، توضح بأن الجامعة، أو أقسام منها،
 أقيمت على أراضى القرية الفلسطينية الشيخ مونس.

هذا الأمر، وضع لافتات تذكارية من هذا القبيل تتحدث عن ماضي المكان، هو أمر متبّع لدى مؤسسات تربوية كثيرة في أنحاء العالم. إن كبت وإنكار الماضي، الذي لا نقاش عليه، سيولدان بالضرورة غضباً ومرارة.

خطوة تذكارية هي طريق إلى المصالحة.

بانتظار ردك الإيجابي

| >> בידס זוהדי בידס, לוד              | <> לירון טל, תל אביב                   | <> שירלי האוזר, החוג לסוציולוגיה          |
|--------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------------------------|
| >> פריד זוהדי בידס, לוד              | <> רחל יאיר-יגול, תל אביב              | <> רפנה הירש, החוג להיסטוריה              |
| <> גסאן זוהדי בידס, לוד              | ר"ר יובל יונאי, אוניברסיטת חיפה <<     | << סמח ווקים, התוכנית לתעודת הוראה        |
| <> יזיד זוהדי בידס, רמלה             | >> צפירה יונתן, תל אביב                | >> ירון יבלברג, החוג לסוציולוגיה          |
| <> מרטין מרואן בידס, לוד             | >> אנדי יחזקאל, רמת גן                 | <> מעיין ליברכט, החוג להיסטוריה           |
| <> מאהירה פריד בידס, לוד             | <> רחלה ינאי, כפר יונה                 | >> אמיל מסארווה, החוגים לפילוסופיה        |
| <> רנא פריד בידס, לוד                | רותם יניב, ת"א <<                      | ולמתימטיקה                                |
| >> חנין גסאן בידס, לוד               | ר"ר חיים יעקובי, ארכיטקטורה, בצלאל <<  | <> רגב נתנזון, החוג לסוציולוגיה           |
| >> זוהדי פריד בידס, לוד              | אביגיל יעקובסון, תל אביב <<            | << מרבל סרור, החוג לסיעוד                 |
| <> מרואן גסאן בידס, לוד              | >> אושרית יקנה, רמת גן                 | <> חגית עופרן, החוג למוסיקולוגיה          |
| איאד גסאן בידס, לוד <<               | < < עפרה ישועה-ליית, רמת-אביב          | << תמי עמיאל-האוזר, החוג לתורת הספרות     |
| <> מאהירה זוהדי בידס, ארה"ב          | << חנה לבנה, יעד                       | אלינור עמית, החוג לפסיכולוגיה <<          |
| < < כאדיה דורגאם בידס, ארה"ב         | <> מורן לבנת, תל אביב                  | < > נג'ואה עתאמנה, החוג לפילוסופיה וביה"ס |
| <> דורגאם סובחי בידס, ארה"ב          | ארין לוי, ת"א <<                       | לחינוך                                    |
| <> מחמוד סובחי בידס, ירושלים המזרחית | >> טלי לטוביצקי, עומר                  | >> טליה פריד, החוג לפסיכולוגיה            |
| (יליד אלשיח' מונס)                   | <> עפר לרנר, ירושלים                   | >> למה קאסם, הפקולטה למשפטים              |
| עפיפה דחנוס/ בידס, גדה מערבית        | << עמית לשם, ירושלים                   | <> פאדי קופטה, החוג לקולנוע               |
| (יליד אלשיח' מונס)                   | >> רותם מור, מבשרת ירושלים             | >> רמי קפלן, החוג למדע המדינה             |
| עומר סעיד בידס, ארה"ב <<             | <> רלה מזלי, הרצליה                    | >> אורלי רונן, החוג לגיאוגרפיה            |
| (יליד אלשיח' מונס)                   | <> רחל מזרחי, תל אביב                  | <> שלי שחר, ביה"ס לחינוך                  |
| < > עבדללה סעיד בידס, אנגליה         | רויטל מיכלי, ת"א <<                    |                                           |
| (יליד אלשיח' מונס)                   | יוספה מקייטון, תל אביב <<              | חברות וחברי עמותת זוכרות                  |
| <> מוהנד סובחי בידס, ירושלים המזרחית | <> נדא מתא, חיפה                       | << אכם אבו אלהיג'א, תמרה                  |
| >> תחסין מפלח בידס, ירדן             | >> אדריכל מימר נאור, תל אביב           | א'ולוד אבו אלהיג'א, תמרה <<               |
| (יליד אלשיח' מונס)                   | <> אשכול נבו, רמת גן                   | <> ז'רמן אבו מאנה, לוד                    |
| >> זכי דחנוס, יפו                    | <> עפר ניימן, ירושלים                  | < אביב, תל אביב <<                        |
| >> זוהדי דחנוס, יפו                  | יעל עידן, עמינדב <<                    | << חנה אבירם, ת"א                         |
| <> פאטמה דחנוס, יפו                  | <> אלנה פרגמנשצ׳יק, רמת גן             | <> עומר אגבריה, נווה שלום                 |
| << פאתינה דחנוס, יפו                 | << רניאלה פרוינד, ת"א                  | <> עומר אורי, תל אביב                     |
| >> חסין דחנוס, יפו                   | >> אורלי פרידמן, תל אביב               | קלייר אורן, גבעת ברנר</td                 |
| >> בסימה דחנוס, יפו                  | <> חנוך פרנקוביץ', תל אביב             | >> תמר אלמוג, תל אביב                     |
| >> סאמר דחנוס, יפו                   | עידו צביאלי, תל אביב <<                | איתן ברונשטיין, הרצליה <<                 |
| >> מחמוד דחנוס, יפו                  | <> נגה קדמן, קריית אונו                | יעל ברונשטיין, תל אביב <<                 |
| >> זהייה דחנוס, יפו                  | <> שרון קומש, תל-אביב                  | אמואל ברונשטיין, תל אביב <<               |
| כאסר אל ריאן, לוד <<                 | >> אורית קמיר, ירושלים                 | << כפר סבא <<                             |
| אבראהים אבו עיד, לוד <<              | <> עדי קמלגרן, הוד השרון               | >> מיכל ברקוביץ, תל אביב                  |
| עוטפת אבו עיד, לוד <<                | <> ספי קרוננברג, תל אביב               | <> פול בירן, תל אביב                      |
| << מוחמד אבו עיד, לוד                | ענת רייזמן-לוי, רמת אביב               | איפה אכנר גלעדי, אוניברסיטת חיפה <<       |
| <> האלה אבו עיד, לוד                 | איתן רייך, הוד השרון <<                | << עלמה גניהר, תל אביב                    |
| אבו עיד, לוד <<                      | >> גלית רייך, תל אביב                  | ענת גרינשטיין, תל אביב <<                 |
| << אבו עיד, לוד                      | ג'אידה רינאווי זועכי, נצרת <<          | < > ד"ר זאב דגני, תל אביב                 |
| כואל אבו עיד, לוד <<                 | א מיטל שחר, ת״א <<                     | >> טל דור, תל אביב                        |
| איל אבו עיד, לוד <<                  | <> ניבי שמעון, הרצליה                  | <> לינא דלאשה, חיפה                       |
| < > ויסאם אבו עיד, לוד               | <> מלי שרעבי, בקוע                     | >> יהודית הראל, רמת השרון                 |
| << מנאל אבו עיד, לוד                 | >> יובל תמרי, תל אביב                  | ד"ר חנה וייס, קריית טבעון                 |
| איאד אבו עיד, לוד <<                 | << פרופסור (בגמלאות) יוברט לו-יון,     | כאוה זוננשיין, נווה שלום                  |
| כג'יה אבו עיד, רמלה <<               | הפקולטה לאדריכלות ותכנון ערים, הטכניון | >> מיכל זק, נווה שלום                     |
| <> עביר אבו עיד, לוד                 |                                        | >> אורי זקהיים, כפר סבא                   |
| << מוחמד אבו סעדה, טירה              | בני ובנות משפחות בידס, אבו עיד,        | >> סנאא זריק סאלח, נצרת                   |
| (יליד אלשיח' מונס)                   | דחנוס, ריאן                            | אירן חרש, הרצליה <<                       |
|                                      | >> מגדוליז זוהדי בידם. לוד             | ערז טורבינר. מודיטיז                      |

E4//E5

- 17. Maqtal al-'Abd
- 18. Nakhleh the dunes west of Sde Doy airport until Tel Baruch beach
- 19. Bwabte al-Hadda today: Na'ot Afeka??
- 20. Qaseeleh southwest, near the Jrisha River estuary
- 21. Wadi al-Nada northwest, today Afeka and Ramat Aviv Gimel.

#### **SHAYKH MUWANNIS HISTORY**

#### THE VILLAGE NAME

The origin of the village name is still unknown. The word 'Shaykh' in Arabic means aged, wise or holy man. It seems, therefore, that the village had been built near the tomb of a holy person named Muwannis.

#### **BIRTH OF THE VILLAGE**

According to one text (see Irit Amit from Bar Ilan University in her article "The Green House," Etmol, January 1998) the village was first mentioned in 1799 during the French invasion of Palestine. In a map made by French engineer Jacotin, the village was named "al-Thahr" (meaning "the back") since the village was located on a hill behind the Jrisha River. Later the name Shaykh Muwannis appeared.

In 1821 the village name was first mentioned by Bergren, a French journeyer, who had indicated the village's strategic importance.

### DEVELOPMENT OF THE VILLAGE

The villagers - it seems - used to collect passage rates at the gate of the Jrisha River Bridge from passengers moving north to south. During the Egyptian era the village expanded. Ibrahim Pasha - the eldest son of Egyptian ruler Muhammad Ali Pasha - brought Egyptian workers to Yafa city and its surroundings; they settled in Shaykh Muwannis village and cultivated its lands.

In 1917 British forces arrived at the borders of the village. Turks placed forces in the village so that they could defend the northern river from British attack from the south, but after a sudden nighttime crossing attack the British forces defeated the Turks.

The beginning of the British era marked a new stage in village history, bringing in a process of land registration, building permits, and road safety. Later, new ways of digging and water irrigation were implemented. The increase in Jewish immigration after the Balfour Declaration - in addition to the development of Yafa city - increased the development of the village.

The famous"Green House" of Ibrahim Abu Kheel (which was mistakenly marked as Shaykh Baydas' house as seen in Irit Amit, ibid, p.15; and Prof. Eli Jerby, "The Green House: The Beauty Spot of Tel Aviv University," pp. 2-4, in http://www.eng.tau.ac.il/~jerby/Green\_House.pdf) was expanded too and located out of the village.

### **ACQUIREMENT OF LANDS**

According to Irit Amit (ibid, p. 16), since 1912 a society of Canadian Jews was founded mainly for the purpose of acquiring lands in Palestine. In May 1913, 6,000 dunams (of a total of 16,000 dunams - as estimated in the Palestine Encyclopedia, Part 2, p. 652) of Shaykh Muwannis's lands were suggested to representatives of that society and were acquired by two Jewish companies, Hachsharat Hayeshuv and Geula. However, the acquirement was not implemented.

After World War I there were another two land acquisition organizations (one was the the Zionist Organization of America and the other is the Jewish National Fund) to be contested, that is why land prices increased. In 1924 Zionist Organization of America acquired 8,000 dunams in Jlil, north of Shaykh Muwannis village. Since the twenties of last century indicated that there had been land negotiations between Shaykh Baydas and Mr. Hankin of Hachsharat Hayeshuv.

Over the years 1936-1939 Tayber, a Jewish family, acquired lands in sea dunes west of the village, using Baydas' brokering influence.

19th October, 2003

Prof. Itamar Rabinowich President University of Tel-Aviv

#### Dear Prof. Rabinowich,

We are writing you with a rather unusual request. As you are probably aware, The campus of the Tel-Aviv University was built on land belonging to Sheikh Monis. With the development of the Campus, there is almost no sign of the village – while the Green House which is obviously out of place, has become the University's clubhouse in Marcel Gordon's name.

This letter is signed by employees and students of the Tel-Aviv University; signed by the descendents of the Palestinians who lived in Sheikh Muwannis until 1948; and signed by members of the "Zochrot" Foundation, whose goal is to bring the Palestinians life in the period before 1948 to the knowledge of the Israeli people. We all know that only by true and brave historical recognition it will be possible to build a just future in this torn country. You, being a historian, will probably agree with us that a first rate cultural institution as the Tel-Aviv University, should be an example for historical recognition.

Our request is that the Tel-Aviv University will donate its part to this historical recognition. We thought for the following ways for the proper remembrance, but we would like to have a meeting regarding different possibilities:

- 1. An additional mention of the Palestinian's past in a manifest that describes the Green House" and a plaque to be hang on one of the walls. The present manifest (attached herewith) blurs this past. Regarding the relevant years it is told that as from 1924 part of the village's land was sold. Right after that. We learnt that in 1948 a Lechi camp was set up in the village and after the State was established, housing was set up for Machal and Airforce personnel in the village. Nothing was mentioned about what had happened to the Palestinian residents and in fact even their existence was not specifically mentioned. Academic researches carried out in the Tel-Aviv University were aware of lack of details and therefore it should not be a problem to make a short mention of these details in the University's Club manifest. We believe that it is possible to mention on the sign that is placed on the building that the building was established of the grounds belonging to Abrahim Abu-Cachil form the village of Sheikh Muwannis. The manifest as well as the sign shows the historical facts in a warped fashion, which does not suit a respectable institution as the Tel-Aviv University.
- Placing a memorial sign in a central position in the university, or at the main entrance that will mention that the university campus was built, at least partially, on the land belonging to the Palestinian Village of Sheikh Muwannis.

In many cultural sites around the world it is customary to define memorial signs as mentioned above, and to specify the history of the place. Denial and suppressing the past, that is not questionable, will cause bitterness and rage. The way to reconciliation is by a gesture of the memories.

Zochrot

E2//E3

The Jewish brigade's resolution of 20/3/48 to blockade the village prevented residents' movement, thus cutting it off from the outside and preventing the entry of supplies including food and fuel for water pump motors. Then the Brigade seized the marginal Baydas houses on the southern edge of the village. There were also rumors about massacres occurring elsewhere - all these pushed the Shaykh Muwannis people out. Since 21/3/03 - Israeli Defense Forces documents reported - there had been trains of people pulling out. Thus, on 30/3/03 - according to the same source - the village was evacuated and the Jewish forces seized the village. Thus, all efforts - mainly made by Abu Kheel Ibrahim and others - to convince people not to leave the village failed, for people had also run out of water and food. It is an amazing topic for all that wealthy families were the first to leave, while Kheel Ibrahim, Abu Sa'da Muhammad, Abu Eid Yusuf and the descendant of Mahmud Jaber al-Dahnus (and of the Mustafa al-Sayeh family, those transferred from Manshiyya weeks before) - all these families were the last to leave (about 40 of 3000 souls).

#### TRANSFER ARGUMENT

Haim Fireberg, a Tel Aviv University historian, claims that in Shaykh Muwannis he has found no evidence that Jews used force against Palestinians during the Nakba. Thus, he concludes, the Jewish brigade, the Haganah, did not intend to evacuate/expel Shaykh Muwannis residents and that the Jews had only military and strategic intentions - mainly because the village had a dominant standpoint over Sde Dov airport, which had strategic importance for the beginning state. That is why, he argues, the Haganah Jewish brigade blockaded the village. Among this he has also claimed that the abandonment of the village began 24 hours after the blockade, leaving much equipment behind them (http://www.7th-day.co.il/mehumot/hahalom.htm; for the English version view the following link: http://www.mideastweb.org/refugees3.htm).

#### **SUMMARY**

Of course the argument above is a void/false one. In many cities and villages - such as Dayr Yasin, al-Lydd, al-Ramla, Tantura (Haifa), Safsaf (Safad) and so on - where people avoided evacuation there was a brutal massacre. People were killed in cold blood just because they refused to leave. The blockade policy of the Jewish brigade was a sophisticated method for transferring Palestinians from their homeland. In the case of Shaykh Muwannis the last 40 people who avoided leaving - had begun to starve. They had no way... either to leave or to die, if not by Jews then certainly of starvation.

# Shaykh Muwannis after occupation

After the village was evacuated Jewish military forces, the Jewish National Fund and Tel Aviv Municipality agents occupied the village (30/3/48)1. Between 11:00 and 23:00 five checkpoints were posted at the village entryways. The JNF and municipality agents marked the village houses. The "Green House" was seized and turned over to military staff; some written documents were found. An aged and "stupid" person (as named in the military report) who was hiding in a village house was transferred to the Yona Camp south of Jrisha spill. Around the village excavated positions with sand sacks and access channels were found. Some of them had tin covers. This means - as had been argued - that they were planned by different persons. The village belongings lay show - there had been a sudden departure1. In the Green House, for example, they had found some packed boxes of household goods and the rest, unpacked, lay on the ground. Because water and electricity were found, it was recommended that the village be populated.

After occupation beautiful/particular village houses were used for ammunition stores, dwelling, classes, logistics, garages and as a front guard standpoints. Many youngsters had their military training there. This may explain the fire marks on the walls of village houses. After British evacuation from Palestine on 15/5/48 the so-called Israel Defense Forces staff was located in the Green House. The Rayyan House in Mattallah became the Lehi (Jew Liberation organization) camp. Other looted houses became dwellings for 400 air force personnel. After January 1949 - when military forces evacuated the village - there was a new wave of residents - homeless soldiers and others.

Besides this, a wide neighborhood called Ramat Aviv has been built up nearby on the al-Shumarat lands. Meanwhile, other neighborhoods have been built on village lands: Bavli in Jammasin al-Gharbi, Ramat Aviv Gimel in Wadi al-Nada, Neve Avivim and Afeka in Wadi al-Najamat, Ramat Ha-Hayal in Ghabashiya, Hadar

Yosef in Hadar Yusuf. Now part of the village lands belong to the Ramat Gan Municipality - Yarkon Park (Za'faranat) and Sheva Tahanot (Jrisha). Nothing of the village orchards has survived.

At the same time a big university (known as Tel Aviv University) grew on the Salaliq orchards/lands at the beginning of the 1970s and began to swallow up village houses. In 1980, it seems, Tel Aviv University made a master plan to broaden its campus towards the village houses. Today, therefore, more than 90% of the village houses have been destroyed (see university map: http://www2.tau.ac.il/map/unimaple1.asp)3. Even our dead in the village cemetery have not been immune to its destroying machine4.

Except the river, the al-Al'amin Bridge, the remaining cemetery and some looted houses, the village is unrecognizable.

\_\_\_\_\_

1 According to "Israel Defense Forces (IDF) Archive regarding Shaykh Muwannis, Report Document No. 2, p. 262. 2 It might be that a well-known representative of the JNF, Moshe Hochmann (who had played a role in releasing the kidnapped persons from the village), had recommended/informed the remaining families to urgently leave the village, otherwise "they may be killed by the Jewish brigade."

3 An exception has been made concerning the "Green House" of Ibrahim Abu Kheel (which has been widely and wrongly attributed to the Baydas family). It has been reconstructed to become a University Staff Club, thus stimulating a public critical interesting argument concerning the house's raison d'etre. It may symbolize the Palestinian right to return as has been argued (see my article: "The Green House Argument").

4 It seems that the village mosque and among it the Shaykh Muwannis tomb was destroyed a few years after occupation.

### Shaykh Muwannis Territories after and before the Nakba

Besides this, a wide neighborhood called Ramat Aviv has been built up nearby on the al-Shumarat lands. Meanwhile, other neighborhoods have been built on village lands: Bavli in Jammasin al-Gharbi, Ramat Aviv Gimel in Wadi al-Nada, Neve Avivim and Afeka in Wadi al-Najamat, Ramat Ha-Hayal in Ghabashiya, Hadar Yosef in Hadar Yusuf. Now part of the village lands belong to the Ramat Gan Municipality — Yarkon Park (Za'faranat)and Sheva Tahanot (Jrisha). Nothing of the village orchards has survived.

- 1. al-Jammasin al-Gharbi today Bavli Quarter
- 2. al-Shumarat today Ramat Aviv (belong to Baydas 'Abbas (and others)
- 3. al-Najamat today Neve Avivim and the dunes until the sea (belong to the Dahnus family)
- 4. al-Boos Welteenat today the Sporteque (belong to Dahnus Rabiha)
- 5. al-Za'faranat today the Israel Trade Fairs and Convention Center including Rokah Ave., Hayarkon Park, Ganei Yehoshu'a (belong to the Dahnus family...)
- 6. al-Shamiye today the southern part of Ganei Yehoshu>a (Hayarkon Park); belong to Abueid Yusuf
- 7. al-Ghabashiya today part of Ramat Hahayal (belong to Dahnus Mahmud al-Jaber family)
- 8. al-Salaliq today Tel Aviv University
- 9. al-Bayader [masha'- communal land] today the "standards office" and Tel Aviv University's School of Engineering belong to Abu Eid and others.
- 10. al-Waqff today the cemetery, energy and security service departments, the roads not included in the square
- 11. Esheeleh today Rokah interchange and the roads up to the square
- 12. al-Mu'tarid today Kokhav Hatsafon (Ramat Aviv Hotel and Kibbutz Seminar) belong to Baydas Subhi
- 13. al-Mattallah north of the village settlement, now part of Tel Aviv University
- 14. Hadar Yusuf today Hadar Yosef (belong to Dahnus Rabiha)
- 15. Hadrah today is Shikun Dan
- 16. Harduneh today the Botanical and Zoological Gardens, the Israeli Educational Television Center for Educational Technology, the Open University... (belong to Sakijha, Rayyan, al-'Abd families)

# **Shaykh Muwannis evacuation**

Retrieved from: www.palestineremembered.com, March 11, 2008

Hello.

I have been urged to relate my family story which is the story of Shaykh Muwannis village, as I believe this might be an eligible way to recall our Nakba.

#### IDENTIFICATION

I am Hanaa Yusuf Ibraheem Abu Eid, originally from the Shaykh Muwannis village in the north of Yafa city. My family branches - Abu Eid, Rayyan and Dahnus - are deeply rooted in that village. My father, Yusuf Ibrahim Abu Eid, died in al-Lydd on 6/6/97. His only brother, Ali Abu Eid, died in Kuwait during the Iraqi invasion. His only sister, Amnah Abu Eid (married to Ahmad Mustafa al-Rayan), died in Amman in August 2000. Shaykh Mustafah Ahmad Rayan was my grandfather's brother-in-law. Both died in Shaykh Muwannis before 1948. My grandfather's cousin Mahmud Husayn Abu Eid died in Kuwait in 1971. His oldest son Zaki (Hafez) Mahmud Abu Eid (Minister of Energy in Kuwait) died and was buried in Kuwait in 1978. My grandmother is Rabiha al-Dahnus; she died in Yafa in 1960. Her father was landlord Mahmud Jaber al-Dahnus (died in Shaykh Muwannis in 1944). His cousin Saleh Tayeb al-Dahnus died in the diaspora.

My mother Najiyah (died in Lydd on 31/12/98), the only granddaughter of Mahmud al-Dahnus, had three brothers — Lutfi (died in Nablus in 1991), Ahmad (died in Yafa in 1982) and Adnan.

# THE TRANSFER

In early 1948 the fourth branch of my family, the family of landlord and merchant Mustafa Mahmud al-Sayeh from al-Manshiyya in Yafa, was forced to move out to join our family in Shaykh Muwannis village. Since the declaration of the UN partition plan, fire broke out in Yafa and the al-Manshiyya quarter had become a front line (for it was very close to Tel Aviv).

After a few weeks in Shaykh Muwannis the united family faced a Jewish brigade resolution (20/3/48) to blockade the village, thus preventing food, fuel and energy supplies from entering.

A village delegation was led by the prominent leader Ibrahim Abu Kheel, the owner of the "Green House" (to-day the Tel Aviv University staff club), and his relative Jamil al-Jasir from Jlil. Both negotiated with the Jewish brigade for a cease-fire and to end the blockade, but in vain. Then they turned to King Abdullah, presenting their worries and misery. The King's answer was nothing but to "remain and hold tight until we subdue Tel Aviv."

Inside the village there were two fire standpoints, in the north and in the east (near the mosque). The village, as realized, had a dominant position over the surrounding area, which included Jewish settlements. From the hill they had viewed fire and fighting in Salama village (10 km southeast). But Shaykh Muwannis had been physically isolated (from the east and south by Jewish settlements and by the al-'Awja and Jrisha rivers; from the west by the sea), and there were only some (private) guns and some untrained fighters in the village.

#### THE TURNING POINT

On 12/3/48 uncle Lutfi and Saleh al-Dahnus (a cousin of Mahmud Jaber al-Dahnus), his son Ali and Muhammad Abu Dayeh (died in al-Tira village in 1995) and Shaykh Mustafa al-Zayyat were kidnapped by the Jewish brigade on their way back from Jlil to Shaykh Muwannis, near the Kiryat Shaul cemetery.

The last event marked a turning point in Shaykh Muwannis village history. For this event prompted the beginning of Shaykh Muwannis families' pullout from the village.